
Özel Sayı 2014/Haziran Siyasi Dergi Fiyatı: 7.50 TL ISSN: 1303-0078
PARTİZAN
Faşizme, emperyalizme, feodalizme ve her türden gericiliğe karşı

PA
RT

İZ
AN

Ö
ze

lS
ay

ı
20

14
/H

az
ira

n
Si

ya
si

D
er

gi

TASFİYECİLİKTE
YENİ BİR AŞAMA OLARAK

MKP III. KONGRESİ

BİSMARCK YARATMAK!
KENAN EVRENʼDEN

MMKKPP  33..  KKoonnggrreessiinnii  ggeerrççeekklleeşşttiirrddii  vvee  kkaarraarrllaarrıınnıı  kkaammuuooyyuunnaa  aaççııkkllaaddıı..  KKoonnggrreenniinn  hheerr  kkaarraarrıınnıınn  şşeerrhh--
llii  oolldduuğğuu  vvee  bbuunnllaarrıınn  ddaahhaa  ssoonnrraa  kkaammuuooyyuunnaa  aaççııkkllaannaaccaağğıı  iillaann  eeddiillddii..  BBuu  şşeerrhhlleerriinn  iiççeerriiğğii  KKoonnggrree--
nniinn  aallmmıışş  oolldduuğğuu  kkaarraarrllaarrıınn  mmuuhhtteevvaassıı  aaççııssıınnddaann  bbeellllii  oorraannddaa  öönneemmlliiddiirr..  

BBuu  ttaarrttıışşmmaayyıı  kkaammuuooyyuu  öönnüünnddee  yyaappaaccaakk  oollmmaallaarrıı,,  kkuuşşkkuussuuzz  bbuu  ççiizzggii  mmüüccaaddeelleessiinnee  ddıışş  mmüüddaahhaa--
llee  kkooşşuullllaarrıınnıı  ddaa  ssaağğllııyyoorr..  BBiizzlleerr  aaççııssıınnddaann  iissee  iiddeeoolloojjiikk,,  ppoolliittiikk,,  tteeoorriikk  ççiizzggiiddeekkii  öözzggüünn  yyaakkıınnllııkkttaann
ddoollaayyıı  bbuu  ttaarrttıışşmmaayyaa  ddeevvrriimmiinn  ççııkkaarrllaarrıı  ddooğğrruullttuussuunnddaa  yyaakkllaaşşaaccaakk  bbiirr  ppoolliittiikk  ttuuttuumm  aallmmaannıınn  nneessnneell
zzeemmiinnii  mmeevvccuuttttuurr..  33..  KKoonnggrree  bbeellggeelleerriinnee  ddaaiirr  ggeenneell  bbiirr  ddeeğğeerrlleennddiirrmmee  yyaappmmaakk  vvee  ttaavvrrıımmıızzıı  bbeelliirrlleemmeekk
iillkk  vvee  öönneemmllii  bbiirr  ggöörreevvddiirr..  DDeevvrriimmccii  bbiirr  yyaappııllaannmmaannıınn  oorrttaayyaa  kkooyydduuğğuu  iirraaddeeyyee  ddaaiirr  ttuuttuumm  bbeelliirrlleemmeekk,,
oonnuunnllaa  iiddeeoolloojjiikk--ppoolliittiikk--tteeoorriikk  ttaarrttıışşmmaayyaa  ggiirrmmeekk  MMLLMM’’lleerriinn  ggöörreevviiddiirr..  



PARTİZAN
(Özel Sayı)

- Tasfiyecilikte yeni bir aşama olarak MKP III. Kongresi
- Kenan Evrenʼden Bismarck yaratmak



Umut Yayımcılık ve Basım Sn. Ltd. Şti.
Yönetim yeri: Gureba Hüseyin Ağa Mh.

İmam Murat Sk. No: 8/1 Aksaray-Fatih/İstanbul Tel: (0212) 521 34 30
Faks: (0212) 621 61 33 Sahibi ve Yazıişleri Müdürü: Çilem İLASLAN

Baskı: Yön Matbaacılık Davutpaşa Cd. Güven San. Sit. B Blok, No: 366
Topkapı/İstanbul Tel: (0212) 544 66 34 e-posta: umutyayimcilik@ttmail.com

YYaayyggıınn  ssüürreellii

BÜROLAR
Kartal:
İstasyon Cd. Dörtler Ap. No: 4/2 Tel: (0216) 306 16 02  
Ankara:
Sağlık Mh. Sağlık 1 Sk. Torun Ap. 19/9 Sıhhiye/Çankaya Tel: (0312) 433 10 23  
İzmir:
1362 Sk. No: 18 Altan İşh. Kat: 5/509 Çankaya/Konak Tel: (0232) 445 16 15  
Erzincan:
Ordu Cd. Ordu  İşhanı Kat: 3 Tel: (0446)  555 11 44   
Bursa:
Selçuk Hatun Mh. Ünlü Cd. Sönmez  İşsarayı Kat: 2 No: 185  Heykel
Tel: (0224) 224 09 98  
Mersin:
Çankaya Mh. 4716 Sk. Güneş Çarşısı No: 30 Kat: 2 Akdeniz Tel: (0324) 232 10 60  
Dersim: 
Moğultay Mh. Sanat Sk. Arıkanlar İşhanı Kat: 3 No: 203 
Avrupa Büro: 
Weseler Str 93 47169 Duisburg /Almanya Tel: 0049 203 40 85 01 Fax: 0049 203 40 69 16



Merhaba, 
Devrimci kamuoyu ve okurlarımızın da bildiği gibi Maoist Komü-

nist Parti, yakın zamanda gerçekleştirdiği 3. Kongre belgelerini ya-
yımladı ve Kongrenin her kararının şerhli olduğunu ve bunların daha
sonra kamuoyuyla paylaşılacağını da ifade etti.

Devrimci bir örgütün Kongresinde aldığı kararlar önemlidir. Bu ka-
rarları Marksist-Leninist-Maoist temelde inceleyip devrimin çıkarları
doğrultusunda politik bir tutum almak ise çok daha önemli bir nok-
tada durmaktadır bizler açısından. Bu devrimci bir görevdir aynı za-
manda. 

Bu anlayıştan yola çıkarak, Partizan dergisi olarak Kongre Belgele-
rinin incelendiği ve Marksist-Leninist-Maoist eleştiri süzgeçinden ge-
çirildiği iki yazı ile özel bir sayı hazırlamayı uygun bulduk.

İki yazının da okurlarımız tarafından ilgiyle karşılanacağını düşü-
nüyoruz. 

Bir sonraki sayımızda görüşmek üzere...

SUNU





Partizan/5

Sağdan soldan “yırtma-yapıştırma” yöntemiyle hazırlanan Kongre bel-
geleriyle, MKP; çelişkili tezleriyle, bıktıran yinelemeleri, yüzeyselliği ve neyi
ifade ettiği belli olmayan kavram kargaşasıyla, devrimci teoriyi anlama ve yo-
rumlamadaki yargı körlüğüyle, takıp takıştırdığı politik süslerle bezenmiş ni-
telemeleriyle ve de Marksizm’in bırakalım günümüzdekini, temel tabanını bile
kavramadaki yeteneksizliği ve yetersizliği nedeniyle ayağına doladığı teori-
siyle, gelişmenin yeni ve özel koşullarını, sınıf mücadelesinde yeni olanı tah-
lil edeyim derken, geçmiş devrim deneyimleri ve on milyonların savaşımıy-
la yetkinleşen teoriden, ilke, taktik ve programından, muzaffer devrimlerin ka-
zanımlarından tornistan ederek anarşizm-demokratizm soslu tasfiyeci-reviz-
yonizm bataklığına saplanmıştır. 

Kongre, neo-liberalizmin beslediği evrensel tasfiyeciliğin saflarda yarat-
tığı yıkım, bozulma ve tahribatın baltalayıcı etkilerinden kendisini kurtara-
mayarak; sınıf adına partiye ve önderliğe; kitle demokrasisi adına proletar-
ya diktatörlüğüne, modern işçi hareketinin bu en önemli “ilke” sorununa açık-
tan tavır alarak burjuvazinin yararına proletaryayı silahsızlandıran yöne sav-
rulmuştur. Diktatörlük, parti, devlet, önderlik, disiplin gibi kavramlarla elde kı-
lıç savaşan MKP; yönsüz, yönelimsiz ve amaçsızlara kapılarını ardına dek aç-
mış gözüküyor. Tatlı su devrimcilerine, yukarıdan aşağıya parti disiplinini cen-

TASFİYECİLİKTE YENİ BİR AŞAMA OLARAK
MKP III. KONGRESİ

MKP, III. Kongresini yapmış bulunuyor. Kongre Belgeleri de ka-
muoyuna sunuldu. Yeni ve üstün, güncel ve nitel olanı yakalama iddiasındaki
Kongre, köklü ve derin değişimler bahanesine sığınarak geleneksel gü-
zergahından, bilimsel sosyalizmin temel ve genel öğretilerinin en önem-
li çizgilerinden ve ilkelerinden biçimsel olarak da apaçık bir kopuşla tas-
fiyecilikte kökleşmenin kongresi olarak Türkiye devrimci hareketinin ta-
rihinde şimdiden yerini aldı. �

�



dere görenlere de iyi bir tekne olma yolundadır. Kapitalizmden komünizme
geçiş döneminin devleti olarak proletarya diktatörlüğüne bile tahammül ede-
meyen MKP’ye anımsatalım; anarşizm soyundan bu Bakununci ata binenlerin,
İspanya örneğinde tanıtlandığı gibi, bir düzine asker tarafından kazandıkları
mevzilerden alaşağı edildiği, tarihin bir oyunu değil, yakıcı bir gerçekti.

Aşırılığın kıyılarında dolanarak “sol”a doğru sıçrayışla süslense de, Kon-
gre, “sol” tabela altında sağcılığı, tatlı su devrimciliği ve sulandırılmış sosyalizmi
vaaz etmektedir. “Tek bir yol olarak statik kalıpçılık”tan kurtulma gerekçesi-
ne yaslanarak klasiklere ve bilimsel sosyalizmin teori ve pratiğine yönelttiği
açık ve öfkeli saldırılarla Marksizm’den arda kalanlardan ve onun “biçimsel”
kavramlarından da adım adım kopan bir güzergahtır içine girilen yönelim. MKP,
kongreyle, modern bilimsel sosyalizmle açıktan cenkleşme yoluna girerek,
onu ayakta tutan kolonlarına saldırıları yönelterek Marksizm’le arasına bir hen-
dek kazmıştır. 

Öte yandan İbrahim Kaypakkaya’ya dair, onun temel-teorik belgelerinde
ifadesini bulan “ilkesel temellere” yönelttiği eleştiriler, yani sosyo-ekonomik
yapı, devrimin niteliği, stratejisi, itici güçleri ve milli burjuvaziye dair sapta-
maları, demokratik halk devrimine sırtını dönen yeni katkıları, uzun süreli sa-
vaş stratejisi konusundaki perişanlıkları ve bununla bağlantılı olarak kırları esas
mücadele alanları olmaktan çıkaran yeni incileri, halk savaşını sulandırarak
karikatürleştirmeleri, ona yakıştırdıkları “sosyalist halk savaşı” safsatalığı, baş
çelişki, öncü ve temel güç konusundaki tespitleri Kaypakkaya ile tüm temel
birleşme kanallarının, köprülerin kökünden yıkılıp atıldığını açık ve anlaşılır bir
kanıtlar demetidir. Bu demette, ne Kaypakkaya ve ne de onun teori ve pra-
tiğine yer var. Tüm bu ilkesel ve stratejik tersyüz olmuşluğa, bu taban taba-
na kutupsal zıtlığa karşın, yer yer Kaypakkaya’ya yaptıkları sahte övgüler, ku-
lak tırmalamaktan öte bir anlam taşımıyor. Tasfiyecilik salgınına yakalanan MKP,
yalnızca Marksizm’in değil, Kaypakkaya’nın yol gösterici pusulasını da rafa kal-
dırmıştır. 

MKP’nin “kendine has” Maoculuğunun yerinde de yeller esiyor. Haklan-
ma sırası Mao’da. “İlla da Maizm”den de eser yok! Başka şeyler bir yana, Kon-
grenin dünya çapında halk savaşı, emperyalizmdeki yeni gelişmeler konusunda
yüzeyselliğin labirentinde dolanan analizleri, proletarya diktatörlüğü ve çok
partili sistem, sosyalizm ve klasiklere yönelttikleri bilim adına şölen verdiği
yavanlıklar ve diğerleri ve de en nihayet Proletarya Partisi ve bu arada ken-
dilerini de işin içine katarak “bilimsel yaklaşım dışı tutucu dirençlerinden do-
layı değişmeleri görememiş” olmakla suçlayan yaklaşımları, belgeler ve on-
lara egemen olan “teorik kokuşmuşluk”, bu, “sol revizyonizmle” gizlenmiş anar-

Partizan/6



şizm-demokratizm soslu sağ revizyonizm, adım adım izlenerek “genel bir de-
ğerlendirmenin” sınırları içinde “ana çizgileriyle” ele alınacaktır. 

KAPİTALİST-EMPERYALİST SİSTEMDE 
YAŞANAN GELİŞMELERE İLİŞKİN

Bu başlık altında kapitalizmin gelişme sürecini ve vardığı noktayı tahlil eden
Kongre, bundan şu sonuçlara varıyor: Kapitalist üretim tarzı ve ilişkilerinin ya-
nında artı-değerde de önemli farklılıklar ortaya çıktığı; evlerin ve sokakların
sermayeye bağlı birer atölye haline geldiği; kapitalizmin mekanizmalarının ni-
cel ve de nitel değişiklikler gösterdiği; tekellerin gereksinimlerine yanıt ola-
mayan ulusal pazarlar nedeniyle ve de yayılma, birleşme ve merkezileşme
eğilimi yüzünden zorunlu olarak dünya pazarlarına yöneldiği ve çok daha önem-
lisi, toplumun taleplerini kontrol eden bir kapitalizm gerçeğiyle karşı karşı-
yaymışız ve dolayısıyla, önemli oranda talep orantılı üretim gerçekleşiyormuş.
Bu arada birçok alanda da hala üretim anarşisi yaşanmaktaymış. Lenin, bor-
salar ve tekelci kapitalizm-serbest rekabetçi kapitalizm bağlamındaki yargı-
larında yanılmış ve dolayısıyla klasiklerin emperyalizme dair tezlerinin bir kıs-
mı geçerliliğini koruyorken, bir kısmı da geçerli olmaktan çıkmıştır. Kapitalizmin
krizleri eskisine oranla daha da artarken; emperyalizm salt nicel değil bazı ni-
tel değişmeler de göstermekte; merkezileşme ve yoğunlaşma yeni nitel bazı
değişiklikler göstermektedir; hem de üretim ve paylaşımın bir sonucu olarak.

Dolayısıyla, emperyalizmde ortaya çıkan bu yeni gelişmeler analiz edi-
lerek “hatalı yaklaşımlardan kopmak zorundayız” (s.19) diyor Kongre belgeleri.

Yeni şeyler keşfetme adına ileri sürülen bu tezler gerçekten yeni mi? 
Ya da Lenin’in saptadığı gibi, “kapitalizmin temel özelliklerinin gelişmesi

ve doğrudan devamı olarak” ortaya çıkan emperyalizm ya da tekelci kapita-
lizmdeki gelişmeleri anlama ve yorumlamada yanlış öncüllerden yanlış so-
nuçlara mı varıyor MKP? Ve de, Lenin ve klasiklerin emperyalizmin gelişimine
dair açıklamaları mı yanlış; yoksa MKP’nin bu sorundaki yeteneksizliği ve ye-
tersizliği midir başlarına dert açan şey?

1-) MKP, planlı üretim savıyla, Hilferdingʼin 
“örgütlü kapitalizm” tezine doğru savrulmuştur
Kongre belgelerinde bu konuda yazılanlar şunlar: “Kendi denetimlerinde
olan toptan perakende satış ve ticaret kuruluşları (satış mağazaları) üze-
rinden toplumun taleplerini kontrol etmekte ve üretimini önemli oranda
talep orantılı gerçekleştirmektedirler. Eskisi gibi herhangi bir maldan ton-

Partizan/7



larca üreterek pazara sürüp alıcı aramak yerine, ürünlerinin onlarca hat-
ta yüzlerce çeşidini büyük reklam kampanyalarıyla kitlelere sunmakta ve
beğenilen ürünlerini talep çerçevesinde üreterek satış mağazaları aracı-
lığıyla alıcıya satmaktadırlar.”

Devamla, gene de bir ihtiyat payı bırakmayı elden bırakmıyorlar: “Bu du-
rumla üretim anarşisinin tamamen (abç) ortadan kalktığı anlaşılmamalıdır.”
(s. 23) Yani bu demektir ki, üretim anarşisi tali plandadır; aslolan planlı üre-
timdir. İşin asıl yanı, talep orantılı üretimdir ama üretim anarşisi de hala var-
lığını sürdürmektedir. 

Sorunu böyle koymak, kapitalist üretimdeki ekonomik aşırı üretim krizle-
rini de yok saymak demektir. Genel aşırı üretimin olduğu yerde esas olarak
planlı üretimden söz edilemez. Öte yandan talep orantılı üretimine bulduk-
ları neden de: Kendi denetimlerindeki satış mağazaları. Bunlar kapitalist üre-
tim, dolaşım ve değişim süreçlerini, üretken sermaye, meta sermaye ve para
sermayenin rollerini ve bu arada bunun sonucu olarak hamur halindeyken
başkalaşan artı-değerin neden faiz, rant, kâra bölündüğünü ve bu her üçü-
nün farklı sermaye gruplarına ait bölümler olduğunu kavramada, Marksist eko-
nomi politiğin bu en yalın ve en başlangıç süreçlerini kavramada bile anaokulu
öğrencileri gibi davranıyorlar. Sanki satış mağazaları kapitalizmin tarihinde yeni
bir şeymiş gibi hareket ediyorlar. 

Bu toplum, Marksizm’in kurucularının tanıtladıkları gibi “anarşi içinde
anarşiyle işleyen” bir sistemdir ve “herkesin herkese karşı savaşı”dır. Geç-
mişten bugüne tekelci kapitalizm, üretim anarşisinin önünü kesecek bir-
çok ekonomik araca baş vursa da, kapitalist üretimdeki düzensizliği dü-
zenlemede tekel bir araç olarak işlev görse de  gerçek budur. Engels dö-
neminde de, Lenin döneminde de ve giderek daha büyük oranda bugün
açısından da bu araca başvuruldu, ne ki, sistem o günden bugüne ekonomik
aşırı üretim krizlerinden kurtaramadı kendini ve de üretim anarşisini kapı
dışarı edemedi, edemezdi de. 

Neden?
“Üretimi birleştiren karteller ve tröstler, aynı zamanda herkesin gözü önün-

de, üretim anarşisini, … artırdılar.” (abç) (Lenin, Seçme Eserler, c. 11, s. 483)
En baştan alırsak; Sermaye üretirken, üretimle pazar arasında oluşan de-

rin gediği dikkate almaz; o üretirken, halk kitlelerinin ödeyebilme gücüyle des-
teklenen gereksinimlerini dikkate almaz; o üretirken, büyüyen üretim ola-
naklarına dar gelen pazarları hesaba katmaz. Onun dikkate aldığı tek şey, ya
da daha tam ifadeyle, sermaye üretiminin “genel yasasının” öngördüğü tek
şey; üretici güçlerin belirlediği sınıra dek üretmektir. Bu da mevcut serma-

Partizan/8



yenin durmaksızın, bir sarmalı andıran hareket çizerek kendisini genişletmesi
ve bunu, özellikle de kredi ekonomisi üzerinden olabildiğince ileriye doğru,
kapitalizmin sınır taşından da ileriye doğru itmesidir. Bu gelişme, onun yıkı-
lışının unsurlarını içinde taşısa da. 

Ya da Marks’ın o mükemmel formülasyonuyla: “Aşırı-üretim, halk kitle-
lerinin hiçbir zaman ortalama gerekli geçim araçları miktarından fazlasını tü-
ketmeyişi ve dolayısıyla tüketimlerinin emeğin üretkenliğine tekabül ederek
büyümeyişi olgusundan kaynaklanır.” (Artı-Değer Teorileri, İkinci Kitap, s. 451)

Kapitalizm altındaki sınırlı tüketim ile sınırsız üretim arasında sürekli bir açı-
ğın olması kaçınılmazdır. Zira o, pazarın fiili koşullarına ve de zorunlu geçim
gereksinimleri içine sıkıştırılmış halk yığınlarının sefil yaşam koşullarına sır-
tını döner; yalnızca azami kâr peşinde koşar; birikim ve genişleyen yeniden
üretimi daha büyük ölçekte büyütmek hedefi dışında hiçbir şey onun ilgi ala-
nı içine girmez. Marks’ın, Kapital’deki analizlerinde, kapitalizm altında sınırlı
boyutlardaki tüketim ile bu frenleyici engeli durmaksızın aşmaya çalışan üre-
tim arasında süreğen bir gediğin zorunlu olduğuna döne döne işaret etme-
si boş yere olmasa gerektir.

Bu demektir ki; anarşi içinde anarşiyle işleyen bir sistemdir sermayeye
dayalı kapitalist üretim tarzı.

Ama çok daha önemlisi, MKP bu teziyle Marks’ın Kapital’de ortaya koy-
duğu şu yargılarını yok saymaktadır: “Sermayenin amacı, belli gereksinmeleri
karşılamak olmayıp, kâr üretmek olduğu ve bu amacı, üretimin ölçeğini üre-
timin kitlesine uyduracak yerde, bunun tersini sağlayan yöntemlerle ger-
çekleştirdiği için, kapitalizm altında sınırlı boyutlarda tüketim ile, durmadan
bu kendine özgü engeli aşmaya çalışan üretim arasında sürekli bir gedik ol-
ması zorunludur.” (Kapital, Üçüncü Cilt, s.227)

Demek ki, MKP Kongre belgeleri Marks’ın anıtsal yapıtında ortaya koyduğu
yargılarla tam bir kutupsal zıtlık içindedir. Ve dahası; MKP, belgelerde bol bol
sermaye birikiminden, onun vardığı boyuttan söz ediyor. Bilinmiyor mu ki,
Marksizm’e ya da Marks’a göre, sermaye metalardan oluşur ve “aşırı sermaye
üretimi, aşırı meta üretimi demektir.” (s. 227) Bu da üretim anarşisidir. 

Bu çizgide planlı üretimden söz edilebilir mi?  
Çok daha önemlisi: “Aşırı-üretimi, sermaye üretiminin genel yasası özel-

likle koşullandırır; bu yasa, üretici güçlerin belirlediği sınıra kadar üretme,
başka deyişle, pazarın fiili koşullarını ya da ödeyebilme gücüyle desteklenen
gereksinimleri dikkate almaksızın, belli bir miktardaki sermayeyle emeği aza-
mi ölçüde sömürme yasasıdır; ve bu, yeniden-üretimin ve birikimin sürek-
li genişletilmesiyle ve dolayısıyla gelirin yeniden sermayeye dursuz durak-

Partizan/9



sız dönüştürülmesiyle sürer giderken öte yandan üretici kitleleri ortalama ge-
reksinim düzeyiyle sınırlı kalırlar ve kapitalist üretimin doğası gereği öyle kal-
maları gerekir.”(Marks, Artı-Değer Teorileri, İkinci kitap, s. 512)

Bu demektir ki Kongre, Marksist ekonomi politiğin sermaye üretimine dair
genel yasasını yok sayıyor. Aşırı-üretim ve onun yol açtığı plansızlık, rastlantı
ve anarşi bu sistemin ve dolayısıyla sermayenin doğasında verilidir. Ve top-
lumun ilerlemesiyle orantılı olarak üretken güçlerdeki dev gelişme, üretimi
sarmal halkalar halinde yaydıkça yayar, meta arzı meta talebini fersah fersah
aşar, pazarlar malla dolar taşar ve aşırı üretim sermayenin üretim, dolaşım
ve değişim hareketinin önünde frenleyici engel olur; ve de üretim ve dola-
şım yasaları altüst olur.

Şu apaçık bir şey ki, üretici güçlerin gemlenmemiş gelişmesinin yol aç-
tığı üretimin sınırsız gelişimi ile, gerekli geçim araçlarının sınırları içine hap-
sedilmiş gerçek üreticilerin sınırlı tüketimi arasındaki çelişkidir aşırı üretime
yol açan şey. Yoksa Kongre belgelerinde iddia edildiği gibi “talep çerçevesinde”
ya da “toplumun taleplerini kontrol” ederek “talep orantılı” bir üretim değil-
dir gerçekleştirilmekte olan. Toplumun ilerlemesiyle birlikte, emek üretken-
liğinin muazzam artışı üzerinden kapitalizmin üretim kapasitesinin inanılmaz
ölçüde büyümesi bir yanda, yaşam düzeyi sermaye tarafından asgari sınır-
lar içinde tutulan milyarlarca emekçinin dar sınırlar içine çekilen ödeme gücü
öte yanda –işte budur aşırı-üretime temel sağlayan şey. Bu da talep orantılı
üretimi daha başından dışlar.

Ve dahası: kapitalist üretim sürecinin işleyişi doğası gereği; doğrudan üre-
tim koşullarıyla bu üretimin gerçekleştirilmesi koşulları özdeş olmadığı ya da
artı-değerin üretildiği koşullarla onun gerçekleştirildiği koşulların özdeşsizli-
ği bile “talep orantılı” bir üretimi daha başında olanaksız hale getirir.

Bütün bunlara es geçilebilir mi? Kongre belgelerindeki talep orantılı üre-
tim türünden yaklaşımların, yani onu işin esasına yerleştirmesinin, Mark-
sizm’le, Marks’ın Kapital’deki tahlilleriyle değil, olsa olsa Hilferding tezle-
riyle ilişkisi kurulabilir.

Denilebilir ki, tekellerin varlığı örgütlü ve planlı bir üretime belli ölçüler-
de de olsa, hiç dayanak oluşturmadı mı? Kesinlikle ve elbette. Ama bu yeni
olmadığı gibi, Kongre belgelerinde iddia edildiği gibi talep orantılı üretimi esas
hale getirecek ölçüde olmadı ve olamazdı da.

Peki nasıl? 
Marks’ın Kapital’in birinci cildinin Kapitalist Birikimin Genel Yasası başlı-

ğı altındaki 25. bölümde sermayenin yoğunlaşması ve merkezileşmesini in-
celediği yerde, günümüzdeki tekelleşmeye temel oluşturan son derece de-

Partizan/10



ğerli malzeme var. Sermayenin merkezileşmesini çözümlediği yerde kapita-
lizmin günümüzde alacağı tekelci biçime daha birkaç elli yıl önceki bu çö-
zümlemesinde ışık tutuyor. Merkezileşme ve tekelleşme ilişkisini şöyle açık-
lıyor o derin gözlemlerinde: 

“Belli bir sanayi kolunda eğer buna yatırılmış bulunan bütün bireysel ser-
mayeler, tek bir sermaye halinde kaynaştırılırsa, merkezileşme en son sını-
rına ulaşır. Bir toplumda bu sınıra ancak, bütün toplumsal sermayenin, ya
tek bir kapitalistin ya da tek bir kapitalist şirketin elinde toplanması halinde
ulaşılmış olunur.” (K. Marks, Kapital, 1. cilt, 25. bölüm, s. 644)

Marks’ın bu gözlemine dördüncü Almanca baskıda bir not düşen Engels,
“En son İngiliz ve Amerikan tröstleri, bu hedefe hiç değilse tek bir sanayi ko-
lunda bütün büyük girişimleri, pratikte tekel sağlayacak şekilde şirketler ha-
linde birleştirmeye çalışarak ulaşmak istemektedirler” der.

Nitekim, Kapital’in 3. cildinde, Marks, sabit değişmeyen-sermaye ve dö-
ner değişmeyen-sermaye ilişkisi ve fiyat artışlarını incelediği yerde, kartel-
leşmeye yol açan etmenleri hammadde bağlamında şöyle açıklar: 

“Hammaddelerin pahalılaştığı dönemlerde sanayi kapitalistleri el ele ve-
rerek üretimi düzenlemek için birlikler kurarlar. 1848’de pamuk fiyatlarının
yükselmesi üzerine, örneğin Manchester’de ve gene İrlanda’da keten üreti-
minde böyle yapmışlardır.” (Marks, Kapital, 3. cilt, 6. bölüm, s. 109)

Demek ki, Marks ve özellikle de Engels’in yaşadığı sonraki yıllarda, tek bir
sanayi kolundaki sermayeler birleşip tekelleşmişlerdi. Ancak bunlar henüz ilk
girişimlerdi ve yeterince yaygın da değildi. Fakat bu gelişme, Marksizm’in ku-
rucuları döneminde uzak bir görüşlülükle çözümlenmişti. Engels tröstlere dair,
Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm adlı eserinde şu parlak değerlen-
dirmelerde bulunmuştu: “Belirli bir ülkedeki sanayiin belirli bir dalındaki bü-
yük üreticiler, bir ‘tröst’te,  üretimi düzenlemeyi amaç edinen bir birlikte bir-
leşir. Bunlar, toplam üretim tutarını belirler, onu aralarında bölüşür ve böy-
lelikle önceden saptanmış satış fiyatını zorla kabul ettirirler. Ama bu tür tröst-
ler, işler kötüleşir kötüleşmez, genellikle dağılmaya eğilimlidir, ve işte bun-
dan ötürü, birliğin daha çok yoğunlaşmasını zorunlu kılmaktadır. Söz konu-
su sanayiin tümü, tek bir dev anonim ortaklığa dönüşür; iç rekabet, yerini
bu tek ortaklığın iç tekeline bırakır. Bu, 1890’da İngiliz alkali üretiminde böy-
le olmuştur. Söz konusu üretim, şimdi, 48 büyük fabrikanın bir ortaklıkta bir-
leşmesinden sonra 6.000.000 İngiliz liralık bir sermaye ile ve bir tek plana göre
yönetilmektedir.” (Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Marks En-
gels, Seçme Yapıtlar-3, s. 172)

Demek ki, sermayenin merkezileşmesi kartellerle, tröstlerle en üst se-

Partizan/11



viyesine ulaşır ve bunlar, sanayiin bir tek dalındaki üretimin düzenlenme-
sini üstlenerek tüm bir toplumsal üretimi kontrol altına alırlar. Kapital, 3.
ciltte de düştüğü bir başka dipnotta Engels, “bütün üretim alanlarında üre-
timi ve dolayısıyla da fiyatları ve kârı düzenlemek üzere fabrikatörlerin kur-
dukları tröstler”inüretime getirdikleri düzenin kendi içinde düzensizlik öğe-
lerini içerdiğinin saptamaktadır; ve bu, günümüz için oldukça önemlidir.
Aynı saptamanın Marks tarafından verilmiş bir çözümlemesi de Kapital’de
bulunur. Döner değişmeyen sermaye öğelerinin fiyatının yükseldiği dö-
nemlerde sanayi kapitalistlerinin kendi aralarında üretimi düzenlemek  için
kurdukları birliklerin diyor Marks, “…bu yakın dürtü sona erip de … ‘en ucuz
piyasadan satın alma’ şeklindeki genel rekabet ilkesi yeniden hüküm sür-
meye başlar başlamaz, arzın düzenlenmesi tekrar ‘fiyatlara’ bırakılır.” (Marks,
Kapital, 3. cilt, 6. bölüm, s. 109)

Ne ki biz biliyoruz ki, Marks döneminde yaygın ve egemen olmayan kar-
teller kapitalizmin emperyalizm aşamasında artık egemen bir iktisadi güç ola-
rak ortaya çıkacaklardı. Zira sermayenin yoğunlaşmasının götüreceği yer te-
kelden başka bir şey olamazdı: Karteller, tröstler ve sendikalar. Biz Engels’in
araştırmalarından biliyoruz ki, İngiliz ve Alman demir sanayilerinde uluslar-
arası karteller daha o yıllar kurulmuşlardı. 

Anlaşılır ki, kartelleşme üzerinden bir yandan merkezileşme son sınırına,
doruğa çıkıp, üretimi örgütleyerek toplumsal üretim anarşisine belli bir çe-
kidüzen verirken, öte yandan, bu düzen “düzensizliğin düzeni” olarak yine ser-
mayenin karşısına dikilmede gecikmez. Engels’in söylemiyle, kapitalistlerin
kendi aralarında, üretimi düzenlemek için kurdukları tröstlerin işleyişi ancak
normal zamanlara özgüdür. Bu kardeşçe paylaşma, bu “enternasyonal” kar-
deşliğin kapitalist biçimi, yerini, karşıtına, düşmanca kardeşliğe bırakır: 

“Söylemeye gerek yoktur ki, bu denemeler ancak, ekonomik ortamın nis-
peten elverişli olması halinde uygulanabilir. İlk fırtınanın bunları altüst etmesi
ve üretimin mutlaka bir düzenlemeye gereksinmesi olmakla birlikte bu iş için
kapitalist sınıfın hiç de uygun olmadığını tanıtlaması kaçınılmazdır. Bu ara-
da tröstlerin küçük balıkların büyük balıklar tarafından daha büyük bir hızla
mideye indirilmesini sağlamaktan başka bir görevleri olmayacaktır.” (Engels’in
dipnotu, Marks, Kapital, 3. cilt, 6. bölüm, s.110)

Şunu biliyoruz ki, tekel, bugün çok büyük ağırlığa sahip olarak, “emper-
yalizmin en derin ekonomik temeli” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt 5, s. 101) ha-
lini almıştır. Ve tekellerin kendileri üretimin örgütlenmesine kendilerine göre
bir düzen vererek, üretim miktarından satış miktarına, oradan krediye ve ora-
dan da kâr paylarına vb. dek anlaşma içine girerek tüm üretim üzerinde fena

Partizan/12



halde hükümdar hale gelmişlerdir. Ne ki, Marks ve Engels’in daha bu birlik-
lerin rüşeym aşamasında gördükleri şey, yani üretime getirdikleri düzenin ya-
nında rekabetten kaynaklanan kendi iç çatışmaları bugün yalnızca bütünüyle
doğrulanmakla kalmadı; bu genel bunalım döneminde daha da keskinleşir
hale geldi. Bunlar bir yandan üretime çekidüzen vererek toplumsal üretim-
deki anarşiye karşı belli roller üstlenirken, öte yandan kendi iç çatışmalarını
da bu sürece taşıdılar. 

Marks ve Engels’te tekellerin üretimin düzenlenmesinde, satış koşulları ve
fiyatlarda, kârda vb. üretime düzen getirdiklerini daha kapitalizmin serbest re-
kabetçi biçiminin henüz esas olarak tekelci biçime evirilmediği ama onun gö-
zeneklerinden uç verdiği dönemde derin bir uzak görüşlülükle dile getirmişlerdi. 

Fakat şu da bir gerçek ki, bugün dev tekelci birlikler hammadde kaynak-
larını yerinde denetim altına alabilmekte ve onların denetimi ve gözetimini el-
lerinde bulundurarak, üretimi, satış koşullarını, üretim miktarını, vade süre-
lerini, kâr ve fiyatı vb. kontrol edebilmektedirler. Tröstleri alın: Bireysel üre-
tim örgütlenmesi bu yolla tekil olmaktan çıkar ve bir tröstün kontrolündeki
örgütlenmeye dönüşür. Bunlar çeşitli üretim türlerini bir tek örgüt içinde bir-
leştirerek, geçmişin dağınık, plansız ve bir düzene bağlı olmayan üretimin anar-
şik karakterine bu tek örgüt içinde son verirler. 

Lenin’in sözleriyle, “Karteller satış koşulları, ödeme vadeleri vs. üzerine
anlaşmalar yapıyorlar. Pazarları aralarında bölüşüyorlar. Üretilecek ürünle-
rin miktarlarını saptıyorlar, fiyatı belirliyorlar. Kârları çeşitli işletmeler arasında
bölüşüyorlar vs.” (Seçme Eserler, Cilt 5, s. 29)

Tekellerin günümüzde aldıkları biçim ne olursa olsun, merkezileşme ne dü-
zeye çıkarsa çıksın, tekellerin üretimin düzenlenmesine verdiği biçim ne de-
rece gelişkin olursa olsun, üretim planı bunalımsız yürümez ve tekellerin te-
kellerle, emperyalizmin emperyalizmle, mali sermayenin mali sermayeyle mü-
cadelesi içinde, tekeller, düzen içinde düzensizliğin ana rahmi olmaktan kur-
tulamazlar.

Evet kapitalizmin emperyalizm aşamasında tekelci kapitalizmin üretim anar-
şisine bir yandan son veren örgüt biçimlerinin ortaya çıkması ve dolayısıyla
rekabetin yerini tekele bırakması ama öte yandan, bir yanda son bulan rekabet
ve anarşinin bir başka cephede daha fena halde patlak verdiği bu üretim tar-
zının karakteristik bir özelliğidir. Ve biz biliyoruz ki, üretimi birleştiren tröstler,
aynı zamanda da üretim anarşisini ve sermayenin baskısını artırarak kapita-
lizmin çelişme ve uzlaşmazlıklarını daha da gererek yeğinleştirirler. 

Tam da burada bir ara parantez açmalıyız: Emperyalizm üzerine Finans Ka-
pital gibi önemli bir kitap yazan (bu kitap önemli ve değerli olmakla birlikte

Partizan/13



bir takım yanlışları da içermektedir) Rudof Hilferding gibileri tekellerin eko-
nomiye verdiği belli bir çeki düzenden “örgütlü kapitalizm” gibi saçma bir teo-
ri üretmeyi de ihmal etmediler. Ve biz biliyoruz ki, karteller üzerinden geliş-
tirilen “örgütlü kapitalizm” tezi, kapitalizmin “çöküş teorisi”ni yadsır. Bu teze
göre, gelişen kapitalizm, yani onun emperyalist aşamasında tekellerin üreti-
me getirdiği düzen, onun ekonomik alandaki çelişme ve uzlaşmazlıklarını ber-
taraf ederek çöküşünü önler. 

Özellikle, emperyalizm aşamasındaki onun eşitsiz ve sıçramalı gelişim ya-
sası, bu anarşi ve rekabeti daha da derinleştirir. Marks demişti ki, sermaye,
sermayeler olmadan var olamaz; ve bunlar da ancak rekabet içinde var ola-
bilirler -tekelci sermayeler de olsa. Günümüzdeki gelişmeler de bunu yete-
rince doğrulamaktadır. Tekeller, bir yandan gelişmeyi daha ileri taşıyıp üreti-
min geniş ölçüde toplumsallaşmasını doruğa vardırırken, öte yandan kendi
içinde gitgide çürümekten de kurtulamazlar; finans kapitalin tekeller üzerin-
den getirdiği örgütlü üretim, her genişleme ve saçılmada örgütsüzlüğü ye-
niden üretmeden yol alamıyor, alamaz da. Bu anlamda Lenin’in ötelerden yan-
kılanan şu sesi isabetli bir değerlendirme olarak kalmaya devam eder: “Ka-
pitalistlerin birliklerinin gelişmesinden bağımsız olarak, tekelci kapitalizmin
her ülke içinde serbest rekabeti ortadan kaldırma çabalarından bağımsız ola-
rak… tekel …bütünlüğü içinde bütün kapitalist üretimin kaotik niteliğini güç-
lendirir ve şiddetlendirir.”

Tekellerin üretimin örgütlenmesine getirdiği her düzen, toplumsal üretimdeki
anarşiye bir çekidüzen verse de, tekelci kapitalizm kendi gelişmesi içinde dün-
ya ekonomisindeki çelişkileri ve çatışmaları, düzensizliği ve kaosu yalnızca daha
geniş bir alana taşımakla kalmaz ama aynı zamanda bunları daha da güçlendirir.
Tekelci kapitalizmin dünya pazarına dayalı sistemi, üretime örgütlü bir karakter
verdiği her adım, yeni bir plansızlık ve anarşinin temelini atarak ancak var ola-
bilir. Tekellerin egemenliği döneminde üretime getirilen belli bir düzen ne eko-
nomik süreçlerdeki plansızlık ve anarşiyi yok edebildi ve ne de rekabet mü-
cadelesini bu sürecin dışına sürebildi. Her şey karşıtıyla eyerli kaldı. Zira, ser-
mayeler rekabet eder. 

Ama biz gene de sürdürelim. Hem de Marks’ın son derece önemli bir çö-
zümlemesiyle. 

Genişleyen yeniden-üretim için göreli bir aşırı-üretim temel koşuldur. Ka-
pital, İkinci ciltte, sabit sermayenin yerine konulması konusunu işlediği yer-
de, kapitalist yeniden-üretim biçiminin ortadan kaldırılması durumunu ince-
lerken Marks diyor ki; “Bu, ancak, sürekli bir göreli aşırı-üretim ile karşıla-
nabilir. Bir yandan, doğrudan gerekli olandan fazla üretilmiş belli bir miktar

Partizan/14



sabit sermaye bulunması gereklidir; öte yandan ve özellikle, doğrudan yıl-
lık gereksinmelerden fazla bir hammadde vb. ikmali bulunmalıdır (bu, özel-
likle geçim araçları için geçerlidir). Bu tür bir aşırı-üretim, toplumun kendi-
sine ait maddi yeniden-üretim araçları üzerinde denetim sahibi olması de-
mektir.” (Marks, Kapital, 2. cilt, 20. bölüm, s. 496)

Ve bundan da kapitalizm açısından şu parlak sonuca gidiyor: “Ama, ka-
pitalist toplumda bu, bir anarşi öğesidir.”

Bir yanda yığınla alım ve öte yanda aynı biçimde bolca satım birbirinden
bağımsız olarak değişime girer ve böylece meta para karşılığı değişilir ve para
da meta karşılığı ve bu sürecin sürekli yenilenmesi, dolaşımın en başta ge-
len öğesi olur. Alım ve satımlar arasındaki denge ancak soyut olarak varsa-
yılır ve gene biz biliyoruz ki bu denge üretimin kendine özgü niteliği dolayı-
sıyla ancak rastlantısal olabilir ve anarşi içinde anarşi ile işleyen sermayeye
dayalı bir üretimde de bu rastlantısal öğe kesinti, duraklama, dalgalanma ve
bunalım olasılıklarını potansiyel olarak her daim içinde taşır.

Bunalımdan bağışık, zorluklardan arınmış, pürüzsüz ve düz bir orana da-
yalı üretim akıl dışıdır ve pratikte saçmadır. Plansızlık tabanına dayalı, yani
herkesin kendisi için ürettiği bir toplumda, yani toplumun kendi üretken
güçlerini ve üretim araçlarını toplumun gereksinimlerini karşılamaya yö-
nelik bir plan dahilinde gereken ölçü ve derecede dağıtmadığı bir toplumda,
varsayılan teorik oranın sürekli olarak bozulması ve yeniden kurulması dı-
şında bir yol yoktur. 

Anlaşılıyor ki; Kongre belgeleri, kapitalist üretim sürecini ve bu arada or-
taya çıkan kartelleri ve onların üretim üzerindeki rollerini ne tarihsel anlamı
içinde kavrayabilmiş ve ne de işin iliği ve özü olan şeyi, yani kartellerin dü-
zen içinde düzensizliğin, bu üretim tarzının kaotik niteliğini kavrayabilmiştir.
Ve bu durum da onları “örgütlü kapitalizm”, planlı üretim tezine ve bu arada
kapitalist üretimi, kapitalist üretim tarzının astarı olan şeyden, üretim anarşi-
sinden bağışık işleyen bir noktaya dek götürerek Marksizm’den koparmıştır. 

Haklarını teslim edelim ki, “üretim anarşisinin tamamen ortadan” kalk-
madığını da söylemektedirler; bu bile başlı başına bir şey. Bütün bunlar-
dan sonra “talep orantılı üretimle” ifade etmek istediğimiz şey, dünya üre-
timinin yüzde seksenini kontrol eden tekellerin, “pazarın kapasitesini ve
talebini daha yaygın bir şekilde kontrol edip ve geçmişe oranla daha çok
planlı ve denetimli bir üretim yapmakta olduklarıdır” (s. 23) cümlesinin hiç-
bir kıymeti harbiyesi yoktur. Bu cümle “üretimin önemli oranda talep oran-
tılı” oluş yargısı ve “bu durumda üretim anarşisinin tamamen ortadan kalk-
tığı” yargısıyla zaten boşa çıkarak ne anlatmak istediği belirsiz bir “yama”

Partizan/15



gibi durmaktadır belgelerde. Kaldı ki bu bile başlı başına üretim anarşisi-
nin yerini planlı üretime bıraktığının lehine MKP’nin bize verdiği güçlü bir
kanıttır. Denilebilir ki, üretim anarşisinin tamamen ortadan kalkmamasın-
dan onun tali duruma düştüğü sonucu çıkartılamaz. Bu da çürük bir sav
olur. Çünkü, kapitalizmi egemen hale getiren MKP, nasıl ki, “… yarı-feodal
üretim ilişkisi tamamen ortadan kaybolmayıp sadece baş çelişme duru-
mu olmaktan çıkmıştır” (s. 93) tespitindeki “tamamen ortadan kaybolma-
ma”, esas olmama anlamına geliyorsa, aynı şekilde üretim anarşisinin ta-
mamen ortadan kalkmaması da esas olmama, yani tali hale gelmekten baş-
ka anlama gelmez. 

Bu en hacimli başlığı bitirirken (en hacimli çünkü, bu sorun Marksist eko-
nomi politiğin en temel çizgisidir), MKP’nin bu sorunla dolaysızca bağlantılı
şu çelişkisini de anımsatalım: Serbest rekabet noktasında Lenin’e eleştiri
yöneltirken diyorlar ki; Lenin yoldaş tekel aşamasıyla birlikte serbest re-
kabetin giderek etkisini yitireceğini ifade etmişti; ne ki gelişmeler tersini
göstermiştir. (s. 25) 

Eğer durum buysa, yani sizin söylediğiniz gibi serbest rekabet tekel kar-
şısında önemini yitirmemişse, serbest rekabet bütün hızıyla sürüyorsa, tekeller
arasında ekonomik planda süren bu rekabet savaşı, Marks gibi konuşmak ge-
rekirse; ancak “meta fiyatlarının ucuzlatılmasıyla verilir”. (Kapital, 1. Cilt, s. 643)
Pazarı ele geçirmenin yolu budur. Ve bu genişleyen yeniden üretimin doğa-
sıyla da uyumludur. Öyleyse bu demektir ki, geniş ölçekli üretimin daha bü-
yük oranda verilmesi, aşırı üretim demektir; bu da üretimin anarşik karakte-
rine varır; planlı ya da orantılı üretimi dışlar. Silahınızı kendinize çevirmiş bu-
lunuyorsunuz.

Gördük ki, MKP, emperyalist sistemdeki değişiklik adına, Lenin’in söz-
leriyle, “tüm kapitalist düzenle bağıntısından koparılmış olguları yüzeysel
biçimde genelleştirerek” Marksizm’in açık ve anlaşılır bir çarpıtılması örneğini
bize veriyor. Değişiklik çizgilerini bulması gereken yerde değil, başka yer-
de, plansızlık ve rastlantı üzerine inşa edilmiş üretimde, sistemin yapışığı
üretim anarşisinde aramakla, Marksist bakış açısından bütünüyle koparak
ve de Mao’nun sözleriyle; “Marksizm’in temel ilkelerini ve evrensel doğ-
rularını inkar” ederek ve böylece kapitalizmin çelişkilerini körelterek reviz-
yonizm batağına yuvarlanmıştır. MKP bilmelidir ki; “ekonomik ilişkilerin tek
düzene uymaksızın geliştiği gerçeğine dayanan” kapitalist üretim anarşisi,
yerini “talep orantılı” “bir üretim örgütlenmesine” bırakamayacağı Marks’ın
kanıtlanmış bilimsel tahlilidir. Öyle anlaşılıyor ki, Marks’ın anıtsal eseri MKP
için kapağı hiç açılmamış kitap olarak kalmıştır.

Partizan/16



2-) Serbest rekabetçi kapitalizm gerçekten geri mi geldi? 
Kongre belgeleri iddia etmektedir ki; tekellerin dünyaya hakim olmasıyla bir-
likte “serbest rekabet, uluslararası arenada çok uluslu tekeller arasındaki re-
kabete dönüşmüştür” (s. 25)  ve dolayısıyla, Lenin’in serbest rekabetin tekel
aşamasıyla birlikte giderek etkisini yitireceği tezi tersi bir durum arz etmiştir,
yani bu sorunda Lenin yanılmıştır. Devamla şöyle diyorlar: “Lenin yoldaş te-
kel aşamasıyla birlikte serbest rekabetin giderek etkisini yitireceğini ifade et-
mesine rağmen, gelişmeler bunun tersini göstermiştir.”

MKP’nin durduğu yeri saptamak ve soruna nereden ve nasıl baktığını gör-
mek bakımından dosdoğru  Lenin’e başvurup, onun bu sorundaki özgün met-
nini birlikte okuyalım: “Serbest rekabet, kapitalizmin ve genel olarak meta
üretiminin temel özelliğidir; tekel, serbest rekabetin tam karşıtıdır; fakat biz-
zat serbest rekabet büyük üretimi yaratarak, küçük üretimi safdışı bırakarak,
büyük işletmenin yerine daha büyüğünü geçirerek, kısacası, üretimin ve ser-
mayenin yoğunlaşmasını tekelleri doğuracak kadar artırarak, gözlerimizin
önünde tekel durumuna dönüşmeye başlamış ve karteller, sendikalar, tröst-
ler ve banka oluşmuştur.”

Devamla: “Bu arada tekellerin içinden çıktıkları serbest rekabeti yok et-
mediklerini, onun üstünde ve yanında var olmaya devam ettiklerini, böy-
lece de son derece keskin, şiddetli sürtüşmelere, çatışmalara yol açtıkla-
rını görüyoruz.”

Nihayet: “Tekel, kapitalizmden, daha yüksek bir düzene geçiştir.” (Seçme
Eserler, Cilt 5, s. 90)

Lenin’in tekelci kapitalizm ya da emperyalizm çözümlemesi çok yalın ve
tartışmaya ya da MKP’nin sözcükleri kötüye kullanmasına meydan bırak-
mayacak denli ikna edicidir. Tekel serbest rekabetten çıkıp gelmiştir ya da ser-
best rekabeti geride bırakan yeni bir aşamadır kapitalizmin gelişmesinde. Eğer
böyle olmasaydı, emperyalizm diye bir tanıma gerek kalmazdı. Tekel, kapi-
talizmin gelişmesinin ürünüdür; üretim ve sermaye ne denli yoğunlaşırsa, bu
gelişme de o denli çabuk tekele götürür. Yani tekelci kapitalizm, serbest re-
kabetin geride bırakıldığı yeni bir aşamadır kapitalizmin tarihinde. Kapitaliz-
min ana çizgilerinin gelişmesi üzerinden varılan bu aşama, tekel öncesi ser-
best rekabetçi aşama aşağı yukarı 1876 yılında tamamlandı. 

Nasıl ki, kapitalizmden feodalizme doğru, onun iktisadi çizgilerine doğ-
ru geri dönüş imkansızsa, kapitalizmin tekelci aşamasından bir önceki daha
geri aşamaya varılması iktisadi evrimleşme çizgisine varması o denli im-
kansızdır. Çünkü, tekel, şimdiki kapitalizmden, yani serbest rekabetçi kapi-
talizmden bir sonrakine, daha yüksek düzene geçiştir. MKP yüzeysellikten

Partizan/17



mustarip olduğu ve Marksizm’i özümseyemediği için bu gerçeği görmede
tökezliyor. Ekonomik açıdan emperyalizm, kapitalizmin gelişmesindeki en yük-
sek aşamadır der Lenin. Genişleyen yeniden üretimin devasa boyutlara va-
rarak serbest rekabetin yerini tekele bırakmasıdır bu; yani, yeni bir aşama-
dır kapitalizmin tarihinde. Bu neyle ifade eder kendini: dev bankaların mut-
lak kudretinde, tröstlerde ve birliklerde; hammadde kaynaklarının kapatıl-
masında, banka sermayesinin birikiminde vs. ve dahası “Her şey ekonomik
tekele dayanır.” Evet Leninizm’in bildik tezleridir bunlar; bunları yok saya-
bilir miyiz? Elbette hayır!

Ama dahası var: Serbest rekabetçi kapitalizmin siyasi üstyapısı demok-
rasiye; tekelci kapitalizmin siyasi üstyapısı ise gericiliğe denk düşer. Evet bun-
lar Marksizm’in Bir Karikatürü ve Emperyalist Ekonomizm makalesinde Le-
nin tarafından saptanmış gerçekler. 

Tekeller arasındaki sürüp giden iktisadi rekabet mücadelesi üzerinden ser-
best rekabetçi kapitalizm döneminin geri geldiği sanısına varıyor Kongre bel-
geleri. Oysa Lenin doğru dürüst incelenseydi; onun Kautsky ile olan polemiğini
derin bir kavrayışla ele alabilseydi, Lenin’in bu polemikte kullandığı şu cüm-
leye sırtını dönemezdi: “Tekelleri yarattıktan sonra olanaksız hale gelen ser-
best rekabet”. ( S. E., c. 5, s.115)

Evet tekelleri yarattıktan sonra eski aşamanın yeniden geri gelmesi ola-
naksızdır. Serbest rekabetin bağrında tekeller bir kez doğduktan sonra eski-
ye dönüşün olamayacağı gerçeğidir bu. Ama bu durum Lenin’in döne döne
izah ettiği gibi tekellerin tekellerle, emperyalizmin emperyalizmle, sermaye-
nin sermayeyle mücadelesini ya da rekabetini katiyen dışarda bırakmaz.

Ne demişti yukarıdaki uzun metinde Lenin? Serbest bir çeviriyle şunu: Te-
kel serbest rekabetten doğar ama bu rekabeti yok etmez; bu kez rekabet, te-
keller arasındaki rekabet biçiminde son derece keskin, şiddetli çatışmalara,
sürtüşmelere yol açar. Bu, serbest rekabetçi kapitalizme geçiş değildir; tekeller
arasındaki pazar mücadelesidir. Bu Lenin’in saptadığı gibi; “serbest rekabe-
tin himayecilik ve sömürge bağımlılığına karşı mücadelesi değil, emperya-
lizme karşı emperyalizmin, tekele karşı tekelin, mali sermayeye karşı mali ser-
mayenin mücadelesidir.” (S. E., c. 5, s. 116) Ve dolayısıyla, Lenin’in sözleriyle:
“Kapitalist birliklerin gelişmesinden bağımsız olarak, tekelci kapitalizm her
ülke içinde serbest rekabeti ortadan kaldırma çabalarından bağımsız olarak
… tekel …bütünlüğü içinde bütün kapitalist üretimin kaotik niteliğini güçlendirir
ve şiddetlendirir.” 

Demek ki, Lenin’in vurguladığı gibi emperyalizm çağında, tekelci kapi-
talizm döneminde emperyalist ülkeler arasında ya da tekeller arasında re-

Partizan/18



kabetin son bulacağını söylemek kapitalizmi çelişme ve uzlaşmazlıklardan
arındıran Kautskycilik olur.

Bu, serbest rekabetçi aşamanın geri geldiği gibi yorumlanabilir mi? Bu,
serbest rekabetin yeniden tekellerin yerini aldığı anlamına gelebilir mi?

Gelişmeler, Lenin’in çözümlemelerinin tersini göstermemiştir; tam aksi-
ne bu gelişmelerden ve Lenin’in emperyalizm teorisinden MKP gerekli der-
si çıkartamamış ve onu anlamada tökezlemiştir; hem de dünyadaki yeni ge-
lişmeleri “çözümlemek” adına ve hem de emperyalist sistemde yaşanan yeni
gelişme adına.

Son bir nokta: MKP, bir yandan Lenin’in serbest rekabet noktasında ya-
nıldığını iddia ediyor, yani serbest rekabetin gerilemediğini, geliştiğini söy-
lüyor, öte yandan da tekelciliğin vardığı boyut üzerinden planlı bir üretimin
esas hale geldiğini savunuyor. Bunlar çelişkili ifadeler. Eğer serbest rekabet-
çilik işin esasına oturmuşsa, bu, planlı üretimin önündeki en büyük engel de-
mektir. Çünkü bilinir ki, üretime az çok çekidüzen veren süreç, serbest reka-
betin değil, tekelci aşamanın ürünüdür. Eğer bu konuda Lenin yanıldı derseniz,
bu demektir ki, sizin tekeller üzerinden üretim anarşisini tali plana iten tezi-
nizin altındaki gerekçeyi kendiniz çekip almış olursunuz. Bu da belgelerde sık
sık görülen çelişkilerden bir başkası..

3-) Borsalar konusunda Lenin yanıldı mı?
Kongreye göre, bir “etkisini yitirmek” sorunu, bir dar görüşlülük daha var Le-
nin’de; o da borsalar sorunu. Şöyle diyor belge: “Aynı şekilde borsalar da,
Lenin yoldaşın tespitinin tersine etkisini yitirmek yerine yasal dev kumarhaneler
biçiminde, daha da etkin hale gelerek milyarlarca insanın emeklerini sömüren
araçlara dönüşmüşlerdir.” (s. 25)

Bu, Lenin’i anlamamaktır. Onun özgün metnini dilediği gibi yorumlamak
ya da yazarının yazdıkları hakkında şaşılacak ölçüde bilgisiz olmak demek-
tir. MKP’nin yaptığı gibi Lenin’in Emperyalizm kitabında burjuva iktisatçıla-
rının yorumlarını değerlendirdiği yerde borsaya dair söylenenlerden yola çı-
karak böyle bir iddiada bulunmak Lenin’i çarpıtmak demektir. Eğer bu çar-
pıtmak olmasaydı 1919 yılında, yani Emperyalizm kitabını yazdıktan birkaç
yıl sonra şunları yazmazdı:

“Peki öyleyse, kapitalizm yerini emperyalizme bıraktığı zaman, yani tek-
elci kapitalizm-öncesi, yerini tekelci kapitalizme bıraktığı zaman, bu açıdan
değişen şey nedir, diye sorulabilir?

(Değişen şey–ç.) yalnızca hisse senetleri borsasının gücünün artışıdır. Çün-
kü mali-sermaye, banka sermayesiyle, kaynaşmış olan en yüksek, tekelci dü-

Partizan/19



zeydeki sanayi sermayesidir. Büyük bankalar hisse senetleri borsasıyla kay-
naşır ve onu içine emer. (Emperyalizm hakkındaki yazın, hisse senetleri bor-
sasının gerileyen rolünden, ancak her dev bankanın bizzat bir hisse senet-
leri borsası oluşu anlamında gerileyen rolünden söz eder.)” (Lenin, Marksizm’in
Bir Karikatürü ve Emperyalist Ekonomizm, s. 54-55)

Bundan daha açık bir tahlil olabilir mi? Bu borsaların etkisini yitirdiği bi-
çiminde yorumlanabilir mi? Tam aksine birkaç yıl önce Emperyalizm kitabındaki
yoruma getirdiği açıklıktır. 

Dahası var. 11 Temmuz 1919 tarihinde de MKP’yi yalanlarcasına şöyle di-
yor Lenin: Sermayenin gücü her şeydir, borsa her şeydir.” (Lenin, Marks En-
gels Marksizm, s. 303)

Başlangıçta kapitalistlerin birbirlerinin birikmiş sermayelerini alıp götür-
düğü ve artı-değerin el değiştirdiği yer olan borsa; zamanla, hisse senetli şir-
ketler vb. temelinde “üretimin yönetim merkezi” ve geçmişteki emeğin sö-
mürülüşünün ürünü olan artı-değerin borsa dolandırıcılarının amaçlarına hiz-
met ettiği alan haline geldi. Burada mülkiyet, hisse senedi biçiminde işlem
görmektedir. El değiştirerek hareket eden, metaların kendileri değil onlar üze-
rindeki mülkiyet haklarıdır. 

Şu bir gerçek ki, serbest rekabetçi kapitalizmin başlangıcındaki borsanın
rolüyle sonraki aşamadaki rolü ve nihayet tekelci aşamadaki rolü aynı değil-
dir. Ve hatta günümüzde borsanın ekonomi üzerindeki tayin edici etkisiyle,
daha Engels döneminde ya da Engels’in sözleriyle 1865 yılından sonraki rolü,
yani onun “kapitalist üretimin en seçkin temsilcisi halini almıştır” dediği dö-
nemdeki tayin ediciliği arasında bile fark var. Marks ve Engels’in eserlerini ka-
fasındaki raflara öylesine büyük bir ustalıkla dizen Lenin’in, Marks ve Engels’in
söz konusu değerlendirmelerinden habersiz olduğu söylenebilir mi ya da bu
değerlendirmeler es geçilebilir mi? 

Marks’ın Kapital’ini (söz konusu olan üçüncü cilttir) yayına hazırladığı sı-
ralarda Engels, borsanın, Marks’ın kitabını yazdığı dönemdekinden daha bü-
yük bir rol üstlendiğini söyleyerek “Borsa” başlığı altında bu ciltte bir ek ya-
par. İşte bu bu rolün önemini vurguladığı o bölümden pasajın tamamı: 

“Ama kitabın yazıldığı 1865’ten beri, bugün borsaya, önemli ölçüde ar-
tan ve sürekli büyüyen bir rol yükleyen bir değişiklik olmuş, sınai ve tarım-
sal tüm üretimin, tüm ticaretin, ulaştırma ve iletişim araçlarının olduğu ka-
dar değişim işlevlerinin de borsa yöneticilerinin elinde toplanmasına doğ-
ru bir gelişme görülmüş, ve böylece, borsa, bizzat kapitalist üretimin en seç-
kin bir temsilcisi halini almıştır.” (Kapital, Üçüncü Cilt, s. 794)

Evet, bu gelişme bugün devasa boyutlara ulaşarak borsayı hem bozulmanın

Partizan/20



kalbi hem de ekonominin yönetici merkezi haline getirmiştir. Borsa izlenmeden
herhangi bir ekonomik ve mali soruna doğru bir bakış açısı getirmek artık im-
kansızdır. Borsa,  hem ekonominin ve hem de “gazino kapitalizminin” yöne-
tim merkezi ve pusulası halini almıştır.

Ama borsa tam bir kumarhanedir de. Gazino kapitalizminde başka türlü-
sü de düşünülemez.  Çünkü borsa, mülkiyetin karşılığı olan ya da burjuva ba-
sının da sıkça kullanıldığı gibi “mal ve hizmetleri” temsil eden hisse senedi,
tahvil, bono, türev finansal varlıklar gibi “değerli” kağıtların sayısız ölçüde ve
akıl almaz bir hızla alınıp satıldığı “sanal para-servetin” (Karl Marks, Otuzun-
cu bölüm, Para-sermaye ve Gerçek Sermaye I, Kapital, Üçüncü Cilt, s. 424)
sürgün verdiği bir tür “gazino kapitalizmi”, örneği görülmemiş bir tür ku-
marhanedir. Mülkiyet haklarının el değiştirmesi ve hareketi, değerli kağıtlar
üzerinden işlem gördüğünden, bu el değiştirme ve hareket, bu arenada, sonu
gelmez bir kumar ve sahtekarlık niteliğine bürünerek yol alıyor. Ve ayrıca bu-
rada oluşan servet, sanal bir servet, hayali bir sermaye olarak vücut bulur. An-
laşılır ki, burada hareket eden şey, gerçek sermaye değil, yalnızca onun ka-
ğıt üzerindeki kopyalarıdır. Ve temsil edilen şey gerçek sermaye değil, var ol-
mayan hayali bir sermayedir. 

Lenin bu gerçeğin ve sonraki gelişmelerin vardığı boyutu dikkate aldığı için-
dir ki, bırakalım borsanın önemini yitirmesinden bahsetmeyi, tam aksine bor-
sa için “borsa her şeydir” demiştir.

4-) Tekeller ihtiyaçlarını karşılamayan ulusal pazarlar nedeniyle 
zorunlu olarak dünya pazarına yöneliyormuş!
Kongre belgelerinde deniyor ki; “Tekellerin ihtiyaçlarını karşılamayan ulusal
pazarlar nedeniyle, tekeller zorunlu olarak dünya pazarlarına” yöneliyor. (s.17)

Bu başlık bağlamında soru şudur: sermaye dış pazara neden gereksi-
nim duyar?

Birincisi, daha yüksek kâr elde etmek için; ikincisi, üretimi sarmal halka-
lar halindeki sınırsız genişletme amacıyla; üçüncüsü, sermayenin doğasın-
da verili olan rekabet nedeniyle.

Önce Marks’ın Kapital’deki çözümlemelerine kulak verelim: “Sermaye eğer
dışarıya gönderiliyorsa, bu, mutlaka içerde kullanılmadığı için değil, dış bir
ülkede daha yüksek bir kâr oranı ile kullanılabildiği içindir.”  (Kapital Üçün-
cü Cilt, s. 226)

Şimdi de Lenin’i: “Kapitalizmin bir dış pazara olan gereksinmesi, hiçbir
zaman ürünün iç pazarda gerçekleştirilme olanaksızlığıyla açıklanamaz.” (Rus-
ya’da Kapitalizmin Gelişmesi, s. 512)

Partizan/21



Buradaki “ihtiyaç” kelimesi işin esasıdır ve bu “realizasyon sorunuyla”
da doğrudan bağlantılıdır. Eğer kastedilen realizasyon sorunu iç pazarda ger-
çekleştirilemez; yani MKP gibi konuşmak gerekirse “tekellerin ihtiyaçları”
iç pazarda karşılanamazsa, yani toplam toplumsal ürünün gerçekleştirilmesi
dış pazar olmaksızın olanaksızdır denmek isteniyorsa bu, Marksizm’in yeni
bir çarpıtılmasıdır. 

Demek ki burada sorun realizasyonun gerçekleştirilmesi sorunudur. Bu içte
mi; dışta mı gerçekleştiriliyor? Bu sorun Marks’ın iktisadi teorisinin önemli bir
kilit taşıdır ve üstelik Kapital’in ikinci cildinin de temel temasıdır. Marks’ın tüm
teorisi içinde önemli bir yer tutan bu sorun, toplumsal sermayenin yeniden
üretimi sorunudur ve aynı zamanda sistemdeki krize de ışık tutan temeldir.
Burada sorun, toplam toplumsal ürünün hem değer (değişmeyen sermaye,
değişen sermaye ve artı-değer) ve hem de doğal biçimi (üretim araçları ve
tüketim maddeleri, özellikle ihtiyaç maddeleri ve lüks eşya) açısından nasıl
yerine konacağı, gerçekleştirileceği yani realize edileceği sorunudur. 

Marks sonrası Rosa ve başkalarının yanılgılarının biri tam da buradadır;
onun, Rosa’nın Sermaye Birikimi adlı kitabında yazdıklarıdır. Lenin’in Rusya’da
Kapitalizmin Gelişmesi adlı kitabında dile getirdiği de budur.

5-) Kapitalizmin krizleri sorunu
Kongre belgelerinde deniliyor ki; “Kapitalist üretim ve paylaşımın bir sonu-
cu olarak, kapitalist sistemin krizleri de, geçmişe oranla daha da artmış du-
rumdadır.” (s.26)

Belgeler, sık sık yinelediği “daha da artmış”, “yeni gelişmeler”, “nitel ge-
lişme” gibi sözcüklerle tezlerine daha büyük bir anlam yüklemeye çalışıyor
ama, bu durum işi bir santim bile ileri götürmüyor. Bu bir yana, belgelerde
krize dair yukarıda söylenenler gerçeğin çarpıtılmış bir sunuluşudur. Daha En-
gels döneminde, krizler, Marks döneminkinden farklılaşmış ve Engels bunu
uzun uzadıya açıklamıştır. Dolayısıyla, belgelerin yeni döneme ilişkin bir sap-
tama olarak sunduğu yargının en az yüz elli yıllık bir tarihi var.

Öyleyse kapitalizmin krizleri hakkında Marksizm’in bakış açısı nedir? Bu so-
runda Marksizm’in kriz hakkındaki tarihi malzemesine kısa bir göz atarak, bel-
gelere eleştiriyi, Marksizm’in tarihinin kendisinin yapmasına bırakıyoruz.

Kapitalist sistemin kaçınılmaz bir unsuru olarak krizler, sermaye ile bir-
likte dünyalılaştı. Başlangıçta her on, sekiz, beş ve giderek daha kısa ara-
lıklarla “dönemsel olarak geri gelen” kapitalizmin ekonomik krizleri; son-
raları görünüşleri, biçimleri ve çevrim sıralaması değişerek ve karmaşık-
laşarak, uzayarak ve düzensiz hale gelerek kapitalist yeniden-üretim sü-

Partizan/22



recinin süreğen bir unsuru haline geldi. Ve öyle ki, onlar, artık, kapitalist
düzenin gölgesiydi.

Krizin nedenleri aynı kalmasına karşın, onun biçimleri ve görünüşleri ve
de döngüleri Marks’ın yaşadığı dönemlerdekinden farklılık arz ediyor. Altı çi-
zilmesi gereken genel çerçeve budur. Bu, Marks sonrası klasiklerin de ortak
görüşüdür. Bu konuda, gerilere, Engels dönemine dek uzanarak, soruna us-
taların bakış açısını ve özellikle de bu konuda en kayda değer yargıları dile
getiren Marks’ın en yakın yoldaşı Engels’in değerlendirmelerinin neler olduğunu
tek tek ele alalım. 

Engels’in kriz hakkında geniş değerlendirmeleri var. Ancak, biz, tüm de-
ğerlendirmeleri içinde en çarpıcı olan birkaçı ile yetinelim. Bu değerlendir-
melerden ilki, Kapital, Birinci Cildin, İngilizce Baskıya Önsöz’ünde, 5 Kasım 1886
tarihine ait; ikincisi, 20 Ocak 1886 yılında, Bebel’e yazdığı bir mektupta yaz-
dıkları; üçüncüsü, Kapital, Üçüncü Cilt’in Otuzuncu Bölümündeki bir dipnotta
yazdıklarıdır. Bunun tarihi de, Kapital, Üçüncü Cildin Engels tarafından yazıl-
dığı tarihtir; yani 1894 yılı. Tartışmamıza ışık tutacak bu değerlendirmelerin
nasıl yapıldığını öğrenmek için Engels’i adım adım izleyelim. 

Birincisi, Kapital, Birinci Cilde yazdığı İngilizce Önsöz’de yazdıklarıdır:
“Üretici güç, geometrik oranla arttığı halde, pazarlar olsa olsa aritmetik

oranla büyüyor. 1825’ten 1867’ye kadar durmadan yinelenen onar yıllık dur-
gunluk, gönenç, aşırı üretim ve bunalım dönemleri, gerçekten ömrünü ta-
mamlamış gibi görünüyor; ama yalnızca bizi devamlı ve süreğen bir dep-
resyonun bataklığına bırakmak için. Özlemle beklenen gönenç dönemi gel-
meyecek; bunu haber veren belirtileri görmemizle bunların ufukta kaybolmaları
bir oluyor.” (Engels, İngilizce Baskıya Önsöz, Kapital, Birinci Cilt, s. 39)

Demek ki, Marks döneminin, periyodik olarak geri gelen kriz dönemleri,
artık tarih olmuştur ve yeni dönemde, yerini, süreğen bir depresyona bırak-
mıştır. Kapitalist çevrimin döngüleri değişmiş, refah dönemleri geri gelme-
mek üzere yaşamın kenarında kalmıştır. Kapitalist sistemin gönenç dönem-
lerinin ömrü olabildiğince kısalarak, yerini, uzun süreli durgunluk ve sürekli
bir krize terk etmiştir. 

İkincisi,  Kapital, Üçüncü Cilde düştüğü uzunca dipnotta söyledikleridir:
“Bir başka yerde de değindiğim gibi … son büyük genel bunalımdan beri

burada bir değişiklik olmuştur. Daha önceki on yıllık döngüleriyle, devresel
süreçlerin had biçimi, yerini -çeşitli sanayi ülkelerinde çeşitli zamanlarda yer
alan- işlerde nispeten kısa ve hafif bir iyileşme ve nispeten uzun ve kararsız
depresyon arasında değişen, daha kronik ve daha uzun süreli biçimlere bı-
rakmış görünmektedir.” (Engels’in Otuzuncu bölüme düştüğü 8 nolu dipnot;
Marks, Kapital, Üçüncü Cilt, s. 433-434)

Partizan/23



Demek ki, 1867 yılındaki büyük krizden sonra, dünyada meydana gelen
derin değişimlerden dolayı, Marks döneminde ortaya çıkan bunalımı üre-
ten ortam ve bunalımı geliştiren olanakların altındaki toprak önemli ölçüde
kaymış ve dolayısıyla, bunalımın biçimi, sıralaması ve görünümü yeni  ko-
şulların ve etmenlerin ışığında değişmiştir. Düzenli aralıklarla, on ya da se-
kiz yılda ortaya çıkan bunalım, yeni dönemin yeni unsurları üzerinden artık
değişmiş ve yerini, uzun süreli ve kronik bunalım içinde, kısa süreli ve gü-
dük bir gönenç dönemlerine, Engels’i yinelemek gerekirse, işlerde nispe-
ten kısa ve hafif iyileşme, nispeten uzun ve kararsız bir depresyon arasın-
da değişen daha kronik ve daha uzun süreli biçimlere bırakmıştır. 

Ve, üçüncüsü, 1866 yılında August Bebel’e yazdığı bir mektupta söyle-
nenlerdir:

“Eski toplumun varoluşu açısından, on yılda bir gelen bunalım dönem-
lerine oranla, çok daha tehlikeli bir döneme girdik.” (Engels, Engels’ten Ber-
lin’deki August Bebel’e; Londra, 20 (-23) Ocak 1866; Marks Engels, Seçme
Yazışmalar 2, s. 205)

Demek ki, kapitalizmin çevrim sıralamasının geride bırakıldığı yeni süreç,
kapitalizm açısından hem daha karmaşık ve hem daha vahim duruma işaret
ediyor.

İşte, Lenin’in kısa ve öz değerlendirmesi:
“Tek tek krizlerin biçimleri, sıralaması, görünüşü değişti, fakat krizler ka-

pitalist düzenin kaçınılmaz bir unsuru olarak kaldı.” (Lenin, Marksizm ve Re-
vizyonizm makalesinden, Seçme Eserler, Cilt 11, s. 483)

Demek ki, kapitalist ekonomiden ayrılamayan krizler, Marks sonrası dü-
zensizleşti, çevrim döngüsü değişerek farklılaştı.

Ve işte Mao’nun aynı konudaki yargıları:
“Kapitalist toplumda İkinci Dünya Savaşı’ndan beri görülen bunalımlar,

Marks’ın yaşadığı günlerin bunalımlarından farklıdır. O zamanlar bunalım-
lar genel olarak, her yedi veya on yılda bir baş gösteriyordu. İkinci Dünya Sa-
vaşı’nın sonundan 1959’a kadar geçen on dört yılda, üç tane bunalım baş gös-
terdi.” (Mao Zedung, Seçme Eserler VI, sayfa 248)

Ve nihayet demek ki, Marks sonrası bunalımlar farklılaşmıştır ve üstelik çev-
rim döngüsü giderek kısalmış ve düzensizleşmiştir.

Tüm bunlardan çıkaracağımız toplu sonuç şudur ki; gelişmeler tam da
bu doğrultuda ilerlemiş ve hatta kapitalist ekonominin çevrimi bütünüyle
düzensizlikle sürmektedir. Krizler yalnızca kapitalist ekonominin bir unsu-
ru, bileşeni ya da parçası olarak kalmamış ama aynı zamanda süreğen bir
karakter de kazanmıştır. Bundan kapitalist ekonomik düzenin hiç nefes ala-

Partizan/24



mayacağı anlamı değil, gönenç dönemlerinin giderek daha seyrek ve ye-
tersiz, depresyon dönemlerinin daha sancılı ve kesin geçeceği anlamı çı-
karılmalıdır. Bundan kapitalizmin uzun süreli genel bir kriz içinde, bu kriz-
le birlikte yol almak zorunda kalacağı sonucu çıkarılmalıdır. Engels’in sözünü
ettiği gibi, kısa süreli hafif iyileşme ile uzun süreli ve kararsız depresyon ara-
sında gelip giden kronik ve daha uzun süreli krizler artık kapitalist sistemin
süreğen ve değişmez bir özelliği olmayı sürdürecektir. 

Hala Engels’in sözünü ettiği gönenç dönemi gerçek anlamda geri gelebilmiş
değil; kapitalizm hala duraklama ve depresyondan kendisini bütünüyle kur-
tarabilmiş değil ve sınai çevrim, bunalım ve duraklama evresinde çakılı kal-
mış gibi. İşlerde hafif ve kısa süreli iyileşme, bulutlu havada zaman zaman ken-
disini gösteren güneş kadar etkili olabiliyor. Sistemin ekonomik havası bir tür-
lü güneşli günlere varamıyor. 

Demek ki, kapitalizmin uzun süreli gelişimini ifade eden II. Emperyalist
Paylaşım Savaşı sonrası otuz yıllık “altın yılları”nı kapitalizmin gelişmesin-
de bir parantez sayarsak, genel gidişat Engels’in sözleriyle uyumludur: iş-
lerde nispeten kısa ve hafif bir iyileşme ve sonra uzun ve kararsız depres-
yon arasında değişen daha kronik ve daha uzun süreli bunalımlar bu dö-
nemin tipik özelliğidir. 

Sermayenin yoğunlaşmasının ve merkezileşmesinin gitgide durdurulamaz
biçimde doruklara çıktığı ve tekelci kapitalizmin her yana egemen hale gele-
rek tüm üretimi kontrol ettiği bir durumda, tekel, kapitalizmin çelişmelerini daha
da eşitsiz hale getirerek büyüttü ve üretimin bilimsel uygulaması halini bütünüyle
alması da ekonominin çeşitli dalları arasındaki dengesizliği ve uyumsuzluğu
genişlettiği için bunalım bu yeni dönemde çok daha kesin hale geldi.

Demek ki, kapitalist sistemin krizleri daha Engels döneminde başlayarak
kısa aralıklı ve hatta “devamlı ve süreğen bir depresyon” biçimini almıştı. Peki
MKP’nin söylediklerinde yeni olan, “geçmişe oranla artmış” olan ne? Şunu
söyleselerdi anlaşılırdı: Son on yıllarda mali krizler, ekonomik aşırı üretim kriz-
lerinin önüne geçti; sıklıkla yaşanan; mali krizlerdir. Bunlar birçok durumda
aşırı-üretim krizlerini açığa çıkarsa da -tıpkı 2008 krizinde olduğu gibi.

MKP sık sık övgüyle sarıldığını sandığı Kaypakkaya’nın yıllar önce, daha
1970’li yıllardaki şu isabetli tespitinden öğrenmesini bilememiştir: 

“İkinci Dünya Savaşı’nda şartlar değişti. … Emperyalist sistemin dönemsel
buhranları sıklaştı ve şiddetlendi.” (Kaypakkaya, Seçme Yazılar, s. 429)

6-) Emperyalizmdeki nitel değişmeler!
Şöyle diyor belge: “Kapitalist üretim tarzı, ilişkileri, artı-değer gibi esasları

Partizan/25



da özde değişmese de yeni gelişmelere bağlı olarak önemli farklılıklar gös-
termektedir.” (s.19)

Ve ekliyor: “Özde değil; aynı öz üzerinde tarihsel koşullara bağlı olarak
ortaya çıkan bu gelişmeler analiz edilerek hatalı yaklaşımlardan kopmak zo-
rundayız.” Daha ileride “yeni nitel bazı değişiklikler”in de ortaya çıktığını şöy-
le izah ediyor:

“Kapitalizmin, emperyalizmin temel çelişmesi üretimin toplumsallığıyla
şahsi mülk arasındaki çelişmedir. Bugünde değişmeyen içerik-öz budur. An-
cak emperyalizm, sadece nicel değil belli nitel değişmelerde göstermekte-
dir. Ulusal tekeller yerini çok uluslu tekellere bırakmış, merkezileşme ve yo-
ğunlaşma yeni nitel bazı değişiklikler ortaya çıkarmıştır.” (s. 249)

Nedir kapitalist üretim sistemi temelinde artı-değerde meydana gelen önem-
li farklılıklar? Şu son derece önemlidir ve Marks tarafından birkaç elli yıl önce
ortaya konmuştur. Marks demiştir ki, büyük sanayi mevcut üretim sürecini
son ve değişmez biçim olarak görmez; bu bakımdan onun teknik temeli dev-
rimcidir; bu, önceki üretim tarzlarının tutuculuğuyla temel farkıdır da. Büyük
sanayi kimyasal süreçler, makineler ve diğer yöntemler üzerinden yalnızca
üretimin teknik temelinde sürekli değişikliklere yol açmakla kalmaz, ama aynı
zamanda bununla koşutluk halinde işçilerin görevlerinde, emek sürecinin top-
lumsal bileşiminde de değişikliklere yol açar. 

Marks, bu değişmelerin artı-değerde de önemli farklılıklara yol açtığını hiç-
bir zaman iddia etmedi. Üretimin yoğunlaşması ve merkezileşme artı-değerde
bir değişikliğe varmaz. Uluslararası tekeller ya da günümüzde ulaşılan ulus
ötesi üretim ve çok uluslu tekeller artı-değerdeki değişikliğin ya da önemli bir
farklılığın unsurları olamazlar. Çünkü Marks saptamıştır ki; emek sürecinin tek-
nik koşullarındaki “köklü değişiklikler” bile değişen ve değişmeyen sermaye
arasındaki “temel ayrım üzerinde en ufak bir etki yapmaz” (Kapital Birinci Cilt,
s. 226); yalnızca, bunlar arasındaki nicel değişiklik oranını değiştirir ve dola-
yısıyla, aralarındaki nicel bölünme oranlarını; o kadar. 

Bu şu anlama gelir; toplumun ilerlemesiyle eşanlamlı olarak, nispi artı-de-
ğer yöntemlerindeki dev adımların yol açtığı emek üretkenliğindeki artış ya
da gerekli emek zamanının son derece kısalması gibi gelişmeler artı-değer-
de önemli farklılıklara yol açamaz. O, her zaman işçinin ödenmemiş emeği-
ne sermaye tarafından el konulması olarak kalır. 

Emek üretkenliğindeki tüm gelişme, bir tek şeye gelip dayanır: gerekli eme-
ği azaltma, artı-emeği çoğaltma -ödenmemiş emek. Dahası: Kapitalist üre-
tim sürecinin genişlemesi ve gelişmesiyle birlikte düşük bileşenli sermaye yük-
sek bileşenli sermaye haline gelirler. Bunun, daha az değişen sermaye, daha

Partizan/26



çok değişmeyen sermaye, daha az işçi, daha çok hammadde ve makine kul-
lanımı anlamına geleceği açıktır. Bu, bu üretim tarzının kendi niteliğinden ile-
ri gelen bir durumdur. Ne bu tarzın kendisinde ve ne de emek ile sermaye ara-
sındaki temel ilişkide ve dolayısıyla artı-değerde nitel bir değişikliğe yol açar. 

Marks’ın bu denli açık bilimsel tahlillerine karşın, MKP’nin artı-değerdeki
önemli farklılıktan söz etmesi anlaşılır olmaktan uzaktır. Yineliyoruz; artı-de-
ğerdeki değişiklik ya da önemli farklılık nedir? Bunu çözme görevi MKP’nin
omuzlarında. Marks’ı yok saymadan bunu çözemezler. 

Diyorlar ki, emperyalizm nicelik yanında bazı nitel değişmeler de göster-
miştir. Ulusal tekeller, yerini çok uluslu tekellere bırakmış; merkezileşme ve
yoğunlaşmada bazı nitel değişiklikler ortaya çıkmıştır. Nedir merkezileşme ve
yoğunlaşma? 

Marks Kapital üçüncü ciltte tahlil etmiştir ki, merkezileşme, var olan ser-
mayelerin dağılımındaki değişiklik üzerinden ya da onların nicel gruplaşma-
larındaki değişmeler üzerinden birçok sermayenin birkaç büyük sermaye ha-
line gelmesi ya da birleşmesidir. Ya da birçok kapitalistin birkaç kapitalist ha-
line dönüşmesidir. Yoğunlaşma ise, büyük boyutlu üretime verilen bir baş-
ka addır der Marks.

Yoğunlaşma ve merkezileşmede nitel değişmeden değil, yoğunlaşmanın
vardığı olağanüstü gelişmeden söz edilebilir. Yani geniş ölçekli ya da geniş-
leyen üretimin daha büyük oranda verilmesi olayıdır sorun. Bu da kapitaliz-
min doğasında var.

Burada soru şudur: Ulusal tekellerin yerini çok uluslu tekellere bırakma-
sı nitel bir değişme midir? Yoksa yoğunlaşmanın vardığı boyut mudur? Çok
daha önemlisi; çok uluslu tekellerin ortaya çıkması yeni bir şey midir? Yok-
sa bunlar daha tekelci aşama sürecinin tamamlanmasından sonra mı orta-
ya çıktılar? 

Ulusal tekellerin yerini uluslararası tekellere bırakması yeni bir olay değildir.
Bilinmelidir ki, ulusal tekellerin yerini çok uluslu tekellere bırakması ne son
yılların ne son on yılın ve ne de son otuz yılın sorunudur. Bu, kapitalizmin ta-
rihinde “altın yıllar” olarak adlandırılan döneme ait bir gelişmedir. 

Ana hatlarıyla bu tarihsel gelişme çizgisini izlersek: Daha Marks ve En-
gels döneminde sermayenin doğası gereği ya da üretim ve sermayedeki yo-
ğunlaşma ve merkezileşme, tekelci birlikleri doğurma eğilimlerini ortaya çı-
kardı ve Engels’in Amerikan ve İngiliz sermayesi örneklerine yaslanarak ver-
diği örneklerden anlaşılacağı gibi tek tek de olsa tröst türü tekeller belirmeye
başlamıştı bile. Hem de, “bütün üretim alanlarında üretimi ve dolayısıyla
da fiyatları ve kârı düzenlemek üzere” (Engels’in Kapital’e ara ek olarak dipn-

Partizan/27



otu; Kapital, üçüncü cilt, s. 110; 16. dipnot) kurulan “tröstler” aracılığıyla. Ne
ki bu henüz rüşeym aşamasıydı. Yıl 1900’lere vardığında ve bu eşiğin he-
men üzerindeki birkaç yılda ortaya çıkan bunalımın ardından 20. yüzyılın he-
men başında serbest rekabetçi kapitalizm, üretimdeki yoğunlaşmanın so-
nucu olarak tekel aşamasına vardı. Lenin’in çözümlediği gibi bu gelişme 1912
yılına dek dev adımlarla ilerledi. Ve öyle ki, bu gelişme çizgisi, 20. yüzyılın
başında Lenin’in sözünü ettiği “süper tekel”lerin (Seçme Eserler 5, s. 71) or-
taya çıkmasına yolu açtı. 

Lenin “Ve sermaye ihracı arttığı ve en büyük tekel birliklerinin yabancı ül-
keler ve sömürgelerle ilişkileri ve ‘nüfuz bölgeleri’ genişlediği ölçüde, ‘doğal
olarak’ aralarında dünya ölçüsünde daha çok anlaşma yapılması, uluslararası
kartellerin oluşması gündeme geldi” diyor ve devam ediyor; “Bu, sermaye
ve üretimin: evrensel yoğunlaşmasında yeni bir aşama, daha öncekilerle kar-
şılaştırılamayacak kadar yüksek bir aşamadır. Bu süper tekelin nasıl oluştu-
ğunu  görelim.” (Lenin, S. E, c. 5, s. 70-71)

Görülüyor ki Lenin tarafından “süper tekel” adı verilen “uluslararası kar-
tellerin oluşması” yeni bir olay değildir. Lenin bu süper tekelin nasıl oluştu-
ğunu görelim dedikten sonra elektrik sanayindeki kartelleşmeyi 19. yüzyılın
sonu ve 20. yüzyılın başında kapitalizmin en tipik örneği olarak inceler. Em-
peryalizm incelemesinde, “özel tekellerle devlet tekellerinin nasıl iç içe geç-
tiklerini”ni (s.76) açıklar.

Sonraları, yani yukarıda sözünü ettiğimiz “altın yıllarda”, yani II. Emper-
yalist Paylaşım Savaşı’ndan üç-beş yıl sonraki dönemden başlayıp 1973’ler-
deki petrol krizi diye anılan kapitalizmin krizine dek geçen süre içinde ulus-
lararası tekeller bu kez de çok uluslu süper tekeller biçiminde örgütlenirler ve
gelişme burada durmaz, tüm dünyaya hükmeden birleşik mega tekelleri ya-
ratan süreç son yirmi yılda günümüzün gerçeği halini alır. Kapitalizmin tari-
hindeki bu gelişmelerin 1970’li yıllardan sonraki Keyneşçiliğin terki ve Fri-
edmancı piyasa modeli politikaların (neo-liberalizm) benimsenmesiyle ve gene
son yirmi yılda ortaya çıkan çok uluslu birleşik mega tekellerin Doğu Avru-
pa ve Rusya’daki modern revizyonizmin yıkılış unsurlarıyla beslendiği ve bu
koşullarla dolaysızca ilişkili olduğu anlaşılır olsa gerektir.

Bu şu anlama gelir; birincisi, Kongre belgelerinde, emperyalizmdeki bu ge-
lişmeler, yani çok uluslu tekellerin ortaya çıkışı yeni bir şeymiş gibi lanse edi-
liyor. Oysa çok uluslu tekellerin en az 50-60 yıllık bir tarihi var. İkincisi, bu ge-
lişme bile emperyalizmde yeni nitel bir gelişmeye tekabül etmez. Lenin, zaten
“Tekel, kapitalizmden, daha yüksek bir düzene geçiştir” (S. E. Cilt 5, s. 90) di-
yerek, bu yeni aşamayı ya da kapitalizmdeki bu nitel gelişmeyi (ama ancak bazı

Partizan/28



çizgileriyle; yoksa emperyalizm, kapitalizmin temel özelliklerinin gelişmesidir
der Lenin) ifade etmiştir; süper tekeller ya da “uluslararası karteller” üzerinden.
Bunların 50-60 yıl önce, uluslararası tekellerin iç içe geçerek çok uluslu tekel-
lere dönüşmesi, işin özünde bir değişikliğe yol açmaz ve emperyalizmde yeni
nitel bir sıçrama olarak çıkmaz karşımıza. Zira, gelişme ya da merkezileşme ve
yoğunlaşma kapitalizmin gelişmesinde yeni bir düzene geçiş olarak karteller
çizgisinde kalır. Lenin dönemindeki uluslararası karteller, son yarım yüzyıl ön-
cesinde yerini giderek çok uluslu kartellere bırakmıştır, hepsi bu!

Kongre belgeleri, günümüzün yeniliğiymiş gibi sergilediği bu geri ve yü-
zeysel değerlendirme üzerinden, “ortaya çıkan bu gelişmeler analiz edilerek
hatalı yaklaşımlardan kopmak zorundayız” diyor. Yani güncel emperyalizm
analizinde “yeni bir şey yok”.

Sahi “birleşme ve merkezileşme”yi sermaye bağlamında yan yana kul-
lanmak da ne demek? Merkezileşme, zaten, iktisadi görüş açısından serma-
ye grupları arasındaki nicel birleşmeye verilen addır.

Belgelerin sözünü ettiği “tek dünya tekeli trendine doğru”  ilerleme eğili-
mi ise, gerçekleşme imkanını elbette bulmayacaktır. Marks Kapital’de çö-
zümlemiştir ki; “Bu süreç, eğer merkezcil olanın yanı sıra, sürekli olarak mer-
kezden uzaklaştırıcı bir etkiye sahip ters yönlü eğilimler bulunmasaydı, çok
geçmeden kapitalist üretimi yıkımla yüz yüze getirirdi.” (Kapital, üçüncü cilt,
s. 218-219)

Ya da Lenin’in Buharin’in Dünya Ekonomisi ve Emperyalizm kitabına 1915
yılında yazdığı Önsöz’de yazdığı gibi: 

“Evrimin, istisnasız bütün işletmeler ve devletleri içine alan dünya çapında
tek bir tröstün kurulmasına doğru gittiği şüphesizdir. Ama evrim, o şartlar-
da öyle bir ritimde, öyle antagonizmalar, çatışmalar, alt üst oluşlar içinde -
ve yalnız ekonomik değil, aynı zamanda siyasal, ulusal, vs.- yürümektedir ki,
ulusal mali sermayelerin evrensel bir ‘emperyalizm ötesi emperyalizm’ ya-
pısında birleşmelerinden önce, tek bir dünya tröstünün kurulmasına vakit kal-
madan, emperyalizm kaçınılmaz biçimde yok olup gidecek ve kapitalizm ken-
di karşıtına dönüşecektir.” (s. 20)

Sanırız; “kapitalizmin mekanizmaları rutin bir nicel artma azalma şeklin-
de gitmiyor. Tarihsel koşullara göre biçimleniyor, nicel ve nitel değişiklik gös-
teriyor” gibi cümlelerle, MKP III. Kongresinin, teoriyi ayağına doladığı gö-
rülmüştür. Şu bir gerçek ki; kapitalizmdeki yeni aşama olarak tekelci kapitalizm
de yerinde saymıyor; gelişiyor, genişliyor ama bu gelişme, onda nitel bir sıç-
rayışı ifade edecek bir noktaya gelip dayanmamıştır. Bu bakımdan MKP’nin teo-
risine dayanak yapmaya çalıştığı şey gerçek dayanaklarından mahrumdur.

Partizan/29



EKONOMİK YAPI TAHLİLİ
III. Kongre’de vardıkları sonuç şudur: Yarı-feodal üretim ilişkileri ve tar-

zı egemen olmaktan çıkmış, yerine, kapitalist üretim ilişkileri egemen hale
gelmiştir. Belgelerdeki özgün sözcüklerle sunarsak şöyle diyorlar: “… ülkede
egemen olan yarı-feodal üretim ilişkileri ve üretim tarzındaki çözülme de-
rinleşmiş, yarı-feodal üretim ilişkileri ve üretim tarzı egemen olmaktan çık-
mıştır. … Kapitalist üretim ilişkileri ve dolayısıyla kapitalist üretim tarzı ege-
men üretim ilişkisi ve biçimi olarak sistemin niteliğini belirleyen esas du-
rumundadır.” (s. 91) 

Hiç şüphesiz bu konu, ancak istatistikî bilgileri Marksist ekonomi poli-
tiğin bakış açısından ele alınarak yeterli bir açıklık kazanabilir. Ve gene hiç
şüphesiz ki ekonomik yapı tahlili istatistikî bilgilerin biçimsel değil, doğru
bir değerlendirmesi ve de geçmiş tarihsel deneyimlerin hesaba katılarak ele
alınmasını da kuvvetle gerekli kılar. Çok daha önemlisi elde edilen tarihsel
ve güncel verilerin MLM ışığında “üretken” olarak yani “teorik olarak” tü-
ketilmesini gerektirir. 

Sosyo-ekonomik yapı gibi, devrimimiz için yaşamsal bir sorun hakkında
bir sonuca varılırken üzerinde durulması gereken bazı temel noktalar var. Bun-
lar atlanarak yapılacak bir tahlil, kuru istatistiki bilgilerden, onların tek yanlı cım-
bızlanmasından ve yanlış yorumundan başka sonuca varamaz. 

Nedir bu noktalar?
Birincisi; modern ekonomi-politik ve bu arada Marksist ekonomi-politik,

kendi ekonomik teorilerini dolaşım, dolaşım ve tüketim süreçleri üzerine de-
ğil, üretim süreçleri üzerine inşa eder. 

İkincisi; Özne, kendisinin doğru değerlendirmesini, kendi tarihini hesaba
katarak arayıp bulur. Böylece de, tarihte, feodalizmin tasfiyesinin iki hal tar-
zına asla kendisini kapalı tutmaz. En azından bunların sonuçlarından öğrenir
ya da onu “üretken” biçimde yani “teorik olarak” tüketir. Ve eğer “iç başka-
laşım” “yukarıdan çözüm”se, bu nasıl oluyor da ulusal kapitalizmin değil, “kom-
prador” kapitalizmin egemenliğine götürüyor. Çünkü tarihteki bütün “iç baş-
kalaşımlar” “ulusal” kapitalizme çıktı. 

Üçüncüsü; Rusya örneği göz önüne alındığında Lenin’in Rusya’da kapi-
talist gelişmenin “yönünü” doğru görmelerine karşın, “anını” doğru görme-
diklerini ve dolayısıyla 1900’lerde içine düştükleri hatayı, 1907 yılında düzel-
terek; “tarım sisteminde eskinin kalıntılarına karşı mücadele kısmi görevinin
yerine, tüm eski tarım sistemine karşı mücadele görevini önümüze görev ola-
rak koymak zorunda oluşumuzdan ibarettir” dediği dönemde Rusya, iktisa-
di olarak hangi çizgileri taşıyordu sorusunun yanıtı tarihin bize bıraktığı bir tec-

Partizan/30



rübe olarak son derece önemlidir. Ve dahası; Lenin kapitalizmin gelişme de-
recesini gereğinden fazla abarttıklarını bizzat kendisi açıklar ve bu da ince-
lenmeye değer bu konudur. Acaba neden abartıldı?

Dördüncüsü; Kapitalist Rusya’da, 1905/1906 devrimi döneminde değil, 1917
Şubat döneminde de değil, 1917 Ekim’inde, yani tam da proleter sosyalist dev-
rim sırasında, Lenin, kendi tarım programını bırakıp Sosyalist-Devrimcilerin
tarım programını, hem de hiç değiştirmeden kabul eder ve uygular. Ve ba-
şarılı da olunur. Bu da ders alınması gereken tarihsel deneyim olarak öğre-
tici olsa gerektir. Ve neden bu programı uyguladı?

Beşincisi; Rusya’da demokratik devrimden sosyalist devrime geçişi sağ-
layan koşul neydi? Bu sorunun yanıtı da önemli ve anlamlı. 

Tüm bunları da hesaba katarak diyebiliriz ki, MKP III. Kongresi bu konu-
yu eczacı tartısı hassaslığıyla değil, üstün körü ele alarak son derece önem-
li olan burjuva istatistikleri içinde boğmuş ve yeterli açıklığa kavuşturamamıştır.
Bu böyle olduğu içindir ki, bir sonraki başlıkta göreceğimiz gibi, bundan ha-
reketle vardığı sonuçlar ne eskiden tam kopmak ve ne de yeniye tam tutun-
mak gibi bir yolu seçerek arada kala kalmış ve bu zor durumuna gerekli çö-
zümü bilimsel sosyalizmin denenmiş teorisinde bulamayınca da, MLM’e “kat-
kı” üzerinden “sosyalist halk savaşı stratejisi” gibi yavanlıklarda arayarak, ken-
disini gülünç duruma düşürmüştür.

Burada feodalizmin iki hal tarzı sorunu, Marks’ın Kapital’de ve Lenin’inse
bir dizi makalesinde özel olarak eğildiği bu konu, ekonomik yapı tahlilinde anah-
tardır. Eğer elinizdeki anahtar yanlışsa, doğru kapıyı açamazsınız. 

Nedir feodalizmdeki iki hal tarz ve Marksizm’in tarihi bu soruna nasıl bak-
mıştır? Bu son derece önemli konunun yeterli bir dikkatle ve kuvvetle MKP’nin
ilgi alanına girmemesi şaşırtıcıdır; şaşırtıcıdır zira sosyo-ekonomik yapı araş-
tırmasında dayanılması gereken temeldir bu. MKP bu konuda tezlerini des-
tekleyecek kanıt bulamayınca bu sorunu hasıraltı etmekle işin içinden sıyrıl-
mışa benziyor. Bu konunun, MLM tarihinde son derece önemli bir yer tutan
bu konunun ayrıntılı bir biçimde ele alınması açacağımız kapı için gerçek bir
anahtar olacağından konuyu daha yakından ele alalım istiyoruz.

Baştan alalım:
Prusya usulü hal tarzı ve köylü usulü hal tarzı, tarımda feodalizmin ya da

aynı anlama gelmek üzere ortaçağ mülkiyet ilişkilerinin yok edilmesinin iki ayrı
yoludur. Birincisine en iyi örnek Almanya ve Rusya, ikincisine en iyi örnek-
se Amerika, İngiltere ve Fransa’dır.

Lenin tarafından “Prusya yolu” ve “Amerikan yolu” olarak adlandırılan bu
iki yoldan birincisine, Lenin, Prusya usulü hal tarzı ya da Prusyavari gelişme

Partizan/31



yolu, “yukarıdan çözüm”, “reform yolu” derken; ikinci yol içinse, köylü usu-
lü hal tarzı, Amerikanvari gelişim yolu, “aşağıdan çözüm”, “devrim yolu” gibi
tanımlamalar kullanır. Lenin, farklı tarihlerde yazdığı makalelerinde bu farklı
nitelemeleri kullanmış, ancak en çok kullandığı tanım, birincisi için “Prusya
yolu”, ikincisi içinse “Amerikan yolu” ya da “devrim yolu” kavramlarıdır.

“Prusya usulü hal tarzı”; ortaçağ mülkiyet ilişkilerinin ya da kapitalizm ön-
cesi sömürü biçimlerinin ya da feodalizmin bugünden yarına bir hamlede ve
hemen tasfiye edilmesiyle değil, adım adım, acı dolu bir burjuva gelişmey-
le ve çok yavaş yürüyen bir süreçle ilerleyerek kapitalizme uyumlu hale ge-
tirilmesi yoludur. Bu hal tarzında toprak beyliği iktisadının “iç başkalaşımı”,
bir öncekinden bir sonrakine, emek-hizmetinden kapitalizme geçişin teme-
lidir. Demek ki, bu gelişim tipinde aslaolan, iç başkalaşımdır.

“Köylü usulü hal tarzı” ise, ortaçağ mülkiyet ilişkilerinin ya da kapitalizm
öncesi sömürü biçimlerinin ya da feodalizmin bugünden yarına bir hamle-
de bir devrimle yıkılması, parçalanması, tasfiye edilmesi yoludur. Bu, hızlı ve
özgür bir gelişme yoludur. Bu hal tarzında bir öncekinden bir sonrakine, emek
hizmetinden kapitalizme geçişin temeli, toprak beylerinin topraklarına köy-
lüler yararına el konulması, “zoralımdır”. Demek ki, bu gelişim çizgisinde as-
lolan da, büyük toprak sahiplerinin topraklarına zoralım uygulanmasıdır.

“Prusya usulü” hal tarzına babalık rolünü gören Prusya’dır. Dönemin Al-
manya’sı dükalıklara, prensliklere, krallıklara bölünmüş haldedir. Almanya
küçük devletler halindedir ve bu durumun aşılması, dönemin, 19. yüzyı-
lın 60-70’li yıllarının en önemli sorunu ve deyim yerindeyse Almanya’nın
baş çelişmesidir. Zira, bu parçalanmışlık ve küçük devletler halindeki va-
roluş ve bölünme Almanya’nın kapitalist gelişmesi önündeki başlıca
frenleyici engeldir. O yıllarda bu sorun üzerinden ulusal sorun, yani ulu-
sal birleşme sorunu temel bir sorun olarak çözülmeyi beklemektedir. İşte
tam da bu küçük devletlere bölünmüşlüğün Almanya’nın kapitalist yoldaki
ilerlemesini engellediği bir dönemde bu sorunun nasıl çözüleceği sorunu
en önemli sorun olarak ortaya çıkmıştı. 

O dönem, 1860-1870 yılları arasında bu anahtar sorunun, ulusal birleş-
menin nasıl ve hangi yolla gerçekleştirileceği sorunu tüm aciliyeti ile orta yer-
de duruyordu. Verili tarihsel koşullar küçük devletlere bölünmüş Almanya’nın
birliğinin üç yoldan gerçekleşebileceğini gösteriyordu: Ya küçük devletle-
re parçalanmış Alman devletleri, en büyük askeri gücü oluşturan Bismark
önderliğindeki Prusya egemenliği altında Prusya junkerler hükümeti tarafından,
Engels’in deyimiyle “tepeden devrim” yoluyla bir tek Alman İmparatorluğu
içinde “ulusal birlik” gerçekleştirilecek; ya bu birlik Avusturya önderliğinde

Partizan/32



sağlanacak; ya da “tabandan devrim” yoluyla birleşik, demokratik merkezi
bir Alman Cumhuriyeti yoluyla, burjuva-demokratik devrim yoluyla “ulusal
birlik”  sağlanacaktı. 

Birinci durumda ulusal birlik Prusya önderliğinde gerçekleştirilecekti; ikin-
ci durumda Avusturya Prusya’yı saf dışı ederek kendi önderliğinde; üçüncü
durumda ise, bu birlik devrim yoluyla olacaktı. 1866-1871 dönemi burjuva-
demokratik devrim için elverişli ve ideal koşulları sunmadığı için üçüncü yol,
devrim yolu daha başından kapanmış demekti. Geriye Prusya ve Avusturya
önderliğindeki yol kalıyordu. Bu yol için verilen mücadele, 1866 yılındaki Prus-
ya-Avusturya savaşına yol açtı. Bu savaş, Almanya’nın ulusal birliğinin Avus-
turya’nın mı, Prusya’nın mı önderliğinde gerçekleşeceği amacına kilitlenmişti.
1866 yılı Prusya ile Avusturya arasında geçen savaşta güçsüz ve zayıf olan
Avusturya büyük ve güçlü Prusya tarafından yenilgiye uğratılınca, birlik Prus-
ya önderliğinde sağlandı ama ne ki Avusturya da birlik içinde yer almadan
bağımsız bir devlet olarak varlığını sürdürdü. 

Nitekim, 1866 yılındaki bu savaştan sonra Prusya’nın egemenliğinde “Ku-
zey Almanya Birliği” kurularak birleşme gerçekleşecek ve Prusya monarşisi
daha da güçlenmiş olacaktı. “Yeni Alman İmparatorluğu” ise, 1871 yılındaki
Almanya’nın Fransa’ya açtığı savaşın Almanya lehine zaferle sonuçlanmasından
sonra Prusyalı Junkerlerin egemenliğinde kurulacaktı. Bu birlikten sonra mer-
kezileşmiş Almanya’da kapitalist gelişmenin yolu açılmış oldu; bu birleşme
tabandan devrim yoluyla olmasa da. 

Ancak şu da bir gerçekti ki; bu yol, ancak adım adım ama sancılı ve acı
dolu bir ilerleyişle nihai sona erebildi. Bismark önderliğindeki “tepeden dev-
rim”, Prusyalı toprak beyleri tarafından gerçekleştirildi. Böylece, Prusya’da-
ki tarımın kapitalist gelişmesinin önündeki en temel engel aşılmış ve toprak
beyleri uzun zamana yayılan bir süreçle, on yılların sonucunda kapitalist hale
gelmiş oldular. 

Bu, “iç başkalaşım” yoluydu. Eski toprak beyliği iktisadı yani Prusyalı bü-
yük toprak sahiplerinin mülkiyeti salt kapitalist Junker iktisadı haline gelerek
süreç tamamlandı. Prusyalı toprak sahipleri sınıfı tarafından tepeden ger-
çekleştirilen bu zorlu ve yavaş ilerleyen tedrici yolla kendisini junker kapita-
list iktisada uyduran tarımdaki burjuva gelişim tarzına Prusyavari ya da Prus-
ya usulü hal tarzı dendi; onun isminin tarihsel arka planı buydu. 

Bilinir ki, gerek Marksizm’in kurucuları ve gerekse Lenin, Prusya önderli-
ğinde yapılan “tepeden devrim”in geriletilmemesi, tam aksine, “tabandan dev-
rim”le tamamlanması gereğine özel olarak işaret etmişlerdi. Şunu da anım-
satmalıyız ki, “Prusya usulü” hal tarzı ya da “yukarıdan çözüm” dediğimiz şey,

Partizan/33



her ne kadar tarımdaki kapitalist gelişme için bir ileri adımı oluşturduysa da,
burada, Prusya çiftlik beyi mülkiyeti “tepeden devrim” tarafından parçalanıp
tasfiye edilmedi; olduğu gibi ayakta kaldı ve dahası, özünde kapitalist olan
Junker iktisadının temeli haline geldi. Ama şu da bir gerçekti ki, “tepeden dev-
rim”e karşın, kapitalizm, feodal özelliklerinden birçoğunu koruyarak yarı-feo-
dal çizgiler taşımaya ve kapitalizm öncesi sömürü biçimleri de korunarak uzun-
ca bir süre devam etti. 

Görülüyor ki, burada, Prusyalı büyük toprak sahipliği ile kendisini ortaya
koyan toprak sahipliği iktisadı iç başkalaşım yoluyla kendisini salt burjuva-
Junker iktisada dönüştürüyor. İç başkalaşım, angarya ekonomisinden kapi-
talist ekonomiye geçişin temelidir bu geçiş tarzında. Burada da tıpkı Rusya’da
olduğu gibi, üstten kararnamelerle çıkartılan bir takım yasalarla “serflik” or-
tadan kaldırılmış, ancak, köylülüğün büyük çiftlik beylerine olan bağımlılığı
sürgit devam etmişti. 

Prusya’da serfliğin kaldırılış tarihi 1807’dir; ancak, köylülerin sırtına yük-
lenen bir dizi yükümlülükle köylüler toprak beylerine bağımlı kalmaya de-
vam etmiştir. Bu yükümlülükler ancak on beş yıl sonra kaldırılabildi ve tıp-
kı Rusya’da olduğu gibi, bu dönemde, koşulların zorlayıcı baskısıyla topraksız
kalan köylülerin toprakları Prusyalı toprak beylerinin eline geçti ve kapita-
list karakter kazanan ve kapitalist hale gelen junkerlerin çiftliklerinin büyü-
mesine gelişme olanağı sağladı. Ne ki, tıpkı Rusya’da olduğu gibi, burada-
ki burjuva-Junker kapitalist iktisatlarında bir önceki iktisadi sömürü biçim-
lerinin bir kısmı uzunca zaman varlığını korumayı sürdürdü. Prusya’da ta-
rımdaki bu gelişim süreci Rusya’dakiyle aynı yolu izlediği ve tarihsel gelişi-
mi de temel çizgilerde aynı olduğu için Lenin Rusya’da tarımdaki kapitaliz-
min gelişmesiyle olan bu paralellik yüzünden bu gelişim yolunu “Prusya usu-
lü hal tarzı” diye tanımladı. 

Burada son derece önemli olan şey, Prusyalı toprak sahibi sınıfının ya da
daha dar anlamda Prusya çiftlik beyi mülkiyetinin “üstten devrim” tarafından
parçalanmadığı, tasfiye edilmediği ve tam aksine ayakta kaldığıdır. Kapita-
lizm öncesi sömürü ilişkilerinin ifadesi olan iktisat, uzun ve sancılı bir süreçten
sonra yavaş yavaş kapitalizme uyum sağladı ve böylece Prusya usulü hal tar-
zının kendisini kabul ettirmesinden sonra da kapitalizm öncesi sömürü iliş-
kileri, örneğin “çalışarak ödeme”, “borç köleliği” gibi feodal ilişkiler oldukça
uzun bir süre kapitalist ilişkilerle iç içe yaşamaya ve ayakta kalmaya devam
etti. Ve zamanla, “Junker” iktisadının temel tabanı haline geldi. 

Lenin’in sözleriyle: 
“Almanya’da ortaçağ toprak mülkiyeti biçimlerinin transformasyonu, de-

Partizan/34



yim yerindeyse reformist biçimde yürümüş ve kendisini alışılmışa, gelene-
ğe, yavaş yavaş Junker iktisatlarına dönüşen feodal çiftliklere uydurmuştur;
aynı zamanda bu değişiklik kendisini angaryadan toprak kölesine ve büyük
köylü olmaya doğru acılı bir geçiş yaşayan uyuşuk köylünün geleneksel top-
rak parçasına da uydurmuştur.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 3, s. 203)

Bu yola babalık rolü gören de Amerika’dır. Amerika’nın da Güney devletleri
alanıdır. Bilindiği gibi Amerika o yıllarda, yani 19. yüzyılın ortalarına dek Ku-
zey ve Güney diye iki devletler birliği grubuna ayrılmıştı. Kuzey Amerika ile
Güney Amerika farklı tarımsal gelişme özellikleri taşıyordu. Kuzey’de tümüyle
özgür köylü iktisadı egemendi ve burada büyük toprak mülkiyeti yoktu; ka-
pitalist gelişme içindedir bu alan. Dolayısıyla burada tarımda kapitalizm ön-
cesi sömürü biçimlerinin iktisadi temeli yoktur. Çünkü burada feodalizm hiç
yoktur ve özgür çiftçinin özgür ekonomisi, kapitalizme gelişme olanağı sağ-
lıyordu. Ve dahası, Kuzey Devletleri’nde kırda kapitalist tarım, kentte ise ka-
pitalist sanayi gelişmekteydi. Ve bu alanda sanayi burjuvazisi ve kapitalist çift-
likler vardı. Bu özgür ekonomi, Kuzey Amerika’da tarımdaki kapitalist geliş-
menin temeliydi. Oysa Güney Amerika Devletleri’nde durum tümüyle fark-
lıdır. Burada hem büyük toprak mülkiyeti ve hem de kölecilik egemen haldedir. 

Dolayısıyla Kuzey Amerika Devletleri’nde, kapitalist gelişmenin önünde hiç-
bir frenleyici engel yokken, köleci sistemin ve büyük toprak sahiplerinin var-
lığı Güney Amerika’daki kapitalist gelişme için aşılmaz bir engel oluşturuyordu.
Dahası, büyük toprak sahiplerinin köleci iktisadı, özgür toprak üzerinde öz-
gür çiftçinin gelişmesi önünde büyük bir engeldi. Bu engel ancak 19. yüzyı-
lın ikinci yarısından sonra, Amerikan iç savaşı sırasında, 1861-1865 yılları ara-
sında süren iç savaş sırasında şiddet araçlarıyla ortadan kaldırıldı. Bu savaş
özü itibarıyla Kuzey Devletleri’nin (ve de Doğu’nun) burjuvazisiyle Güney’in
plantasyon ekonomisini elinde bulunduran toprak aristokrasisi arasında ki-
min egemen olacağı temelinde çıkan bir savaştı. Bilinir ki, Amerikan iç savaşı
sırasında, yani Kuzey ile Güney arasındaki iç savaş, Kuzey devletlerinin za-
feri ile sonuçlanınca (elbette ki, sanayi üstünlüğünün rolü bu zaferde esastı)
Güney Amerika’da kapitalizmin gelişmesi önündeki engel olan kölecilik kal-
dırıldı ve büyük toprak sahiplerinin büyük mülklerine de el konuldu ve böy-
lece, bu durumun dolaysız sonucu olarak da büyük toprak sahiplerinin mülk-
leri küçük mülkler halinde parçalandı. 

Ve böylece, tarımda kapitalizmin gelişmesine yol açılmış oldu. Geriye ka-
lan alanlarda henüz mülk edinilmemiş topraklar da dağıtılarak, yani serbest
olan topraklar nominal bir ödeme karşılığında dağıtılarak özgür çiftçinin ka-
pitalizme doğru evrilmesinin yolu açılmış oldu.

Partizan/35



Anlaşılır ki, burada, feodalizmin yokluğu, köleciliğin iç savaş sırasında or-
tadan kaldırılması ve kapitalizme gelişme olanağı sağlayan bir takım yasala-
rın çıkartılmasıyla kapitalizm egemen hale gelmiş oluyordu. Görülüyor ki Ame-
rikan yolu dediğimiz geçiş, Kuzey Devletleri’nin Güney Devletleri’nin kurulu
köleci düzenlerine karşı kullandığı şiddet yoluyla gerçekleşmiştir. Büyük top-
rak sahiplerinin köleci emeğe dayanan iktisatları, plantasyonları şiddetle yok
edilmiş; toprak aristokrasisinin toprak ve arazileri dağıtılmış ve bu geçiş, bü-
yük toprak mülkiyetinden küçük mülkiyete doğru bir süreç izleyerek kapita-
list hale gelmiştir. Ama bu dönüşümde aslolan uzun süreli, acılı bir burjuva
gelişme olmaması, tam tersine, hızlı ve özgür bir gelişme yolu izlemesi ve bü-
yük toprak mülkiyetinin bir hamlede yok edilmesi yoludur. 

Bu geçiş için şöyle diyor Lenin: 
“Amerika’da bu transformasyon, Güney devletlerinin köleci iktisatlarına

karşı şiddet yoluyla gerçekleşmiştir. Burada feodal çiftlik sahiplerine karşı şid-
det uygulanmıştır. Toprak ve arazileri dağıtılmış, toprak mülkiyeti, feodal bü-
yük mülkiyetten burjuva küçük mülkiyete doğru bir değişiklik izlemeye baş-
lamıştır.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 3, s. 203)

Elbette ki, Lenin’in “Amerikan yolu” dediği tarımsal alandaki bu geçişe bir
diğer örnek de İngiltere’dir. Lenin, İngiltere’de tarımda yaşanan bu geçiş sü-
recinin devrimci yoldan, yani şiddet araçlarıyla yerine getirildiğini ve bunun
da topraklarından ve köylerinden sürülen köylülere uygulandığını belirterek,
Marks’ın Kapital ve Artı-Değer Teorileri’nde bu sorundaki fevkalade değerli
araştırmalarının izini sürüyor. 

Marks’ın Kapital birinci ciltte uzun uzadıya değindiği bu geçiş, son dere-
ce acılı bir süreçtir. Marks’ı yinelersek, bu geçiş ya da doğrudan üreticinin mülk-
süzleştirilmesi “acımasız bir vahşetle” yerine getirilmiştir. 

Öte yandan bu geçişe en tipik örneklerden biri de Fransa’dır. Fransa’da
feodal mülkiyet biçimleri ya da kapitalizm öncesi sömürü biçimleri şiddet
araçlarıyla, 1789 Büyük Fransız Devrimi’yle birlikte ortadan kaldırıldı. 1789
yılında, burjuvazi önderliğindeki büyük halk ayaklanmasıyla kırsal bölgedeki
feodal mülkiyet, toprak beylerinin toprak ve arazisi köylü yığınları tarafından
şiddet araçlarıyla yıkılır ve onlara zoralım uygulanır. Böylece tarımın kapitalist
gelişimi önündeki engeller bir hamlede ve devrimci araçlarla en kısa, en ke-
sin ve en kestirme yolla ortadan kaldırılır. Sonradan iktidar, feodal beylerle
burjuvazi arasında birkaç kez el değiştirmiş olsa da. Ve de; burjuvazi ile top-
rak beyleri arasında bir dengenin gözetildiği 1789-1793 devrimlerine ve de
1848-1850 devrimlerinden sonra Napoleonlar (I. ve III.) tarafından uygula-
nan “Burjuva-Bonapartizm”ine karşın. Elbette ki burjuva egemenliği süreci,

Partizan/36



1789 Büyük Fransız Devrimi’yle başladı ve burjuvazi sırasıyla 1830, 1848 ve
1871 gibi dört büyük ayaklanmanın ardından ancak gerçek ve kalıcı ege-
menliğini sağlayabildi. 

Tarımın gelişmesindeki iki yol, “Prusya usulü hal tarzı” ve de “Amerikan
yolu” tartışmalarının en çok yaşandığı yer, Rusya’dır. Tartışmaların çok yoğun
yaşandığı dönemde Lenin, Rusya’da tarımın gelişmesi ya da “Rusya’da tarım
sorununun ‘çözümü’ için” gösterdiği iki yola dair; “Ben bunları Prusya yolu
ve Amerikan yolu olarak tanımlıyorum” der. (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 1, s.
209)  Ve bunları Rusya’da tarımda kapitalizmin gelişmesinin iki yolu olarak ad-
landırır. Bunu da Almanya ve Amerika’da ki tarımda kapitalizmin evrimleşmesi
örneklerine yaslanarak açıklar. Bu anlamda biz, bu iki yolun tarihsel arka pla-
nını açıkladıktan sonra, şimdi en çok tartışılan Rusya örneğine geçiyoruz. 

Neydi Rusya’da yaşanan süreç?
Tartışmaların odak noktası, tarımdaki “Prusya” ve “Amerikan” yolu ve Le-

nin’in saptadığı gibi, bu iki yola denk düşen tarımda kapitalizmin iki gelişme
yoluydu. 26 Aralık 1909 tarihinde İ. İ. Skvorzov-Stepanov’a gönderdiği mek-
tupta bütünüyle bu sorun ele alınmıştır. Bu mektupta yazılanları en sona bı-
rakarak konunun başlangıcına dönelim. 

“Prusya yolu” olarak adlandırılan yola temel hazırlayan şey, 1861 Refor-
mu’dur. 19 Şubat 1861 tarihli manifestonun II. Aleksander tarafından ya-
yımlanması ile birkaç yüzyıldan beridir Rusya’da sürmekte olan serflik resmen
kaldırılmış ve köylü “özgürleşmişti.” Büyük toprak sahipleri bu yasa gereği
köylülere toprak satmak zorunda bırakılmış ama bu satış olabildiğince zor ko-
şullarla zincire vurulmuştu.  

Ne ki, “yukarıdan” çıkartılan bu yasayla köylülüğün toprak edinmesinin önü-
ne aşılmaz engeller konmuştu; kendilerine tahsis edilen topraklara ancak bü-
yük bedeller ödenerek sahip olunabilecekti. Ödenmesi güç koşullara bağla-
nan bedel ödeninceye kadar da bu toprağın kullanımı karşılığında toprak be-
yine karşı ağır yükümlülükleri yerine getirmek zorunda bırakılmışlardı. 

Bu tarih, köylülüğün serflikten kurtuluşunun miladı olsa da bu tarihten son-
ra bile kapitalizm öncesi sömürü ilişkileri, toprak beylerinin çiftliklerinde sür-
dürülen angarya sömürü biçimleri, yani çalışarak ödeme, borç köleliği, ağır
vergiler üzerinden feodal sömürü biçimleri devam etti ve serflik yasayla res-
men kalkmış da olsa, fiilen yürürlükte kaldı. 

Dolayısıyla, serflikten kurtarılma “gerçek” bir özgürleşme değildi. Bu re-
forma karşın, derebeyi iktisadın temsilcisi sınıfların köylüler üzerindeki ege-
menliği sürgit devam etti. 

Lenin’in sözleriyle; “Latifundiyalar varlığını sürdürürse, o zaman borç kö-

Partizan/37



leliğine teslim edilmiş köylülüğün, yarı kiranın, küçük yıllık kiranın, ‘efendi-
nin’ toprağının köylü envanteriyle işlenmesinin varlığının sürmesi, yani geri
kültürün ve kırsal patriyarkal ilişkiler olarak tanımlanan bütün Asyai barbarlığın
ayakta tutulması da kaçınılmazdır.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 1, s. 209) 

Görüleceği gibi bu yol, ağır, acılı ve yavaş yürüyen bir süreç olarak serf-
lik döneminin sömürü biçimlerinin ekonomik temelini olduğu gibi koruma-
yı sürdürürken, köylülük ise on yılları bulan bir zaman boyunca acı dolu bir
mülksüzleştirme ve köleleştirmeye mahkum kalmaya devam etti. 

Fakat şu da bir gerçekti ki; 1861 yılı reformu ile kapitalizmin gelişmesi için
yol açılmış, ancak bu gelişme çok ağır ve sancılı bir süreçle; şiddet, yıkım ve
açlık yöntemi ile yol alabilmişti. Bu reformla birlikte meta ekonomisinin ve ka-
pitalizmin gelişmesi için ağır aksak da olsa, oldukça uzun ve sancılı bir süre-
ce de yayılmış olsa, iyiden iyiye yol açılmış ve Rusya kapitalist gelişme yo-
luna girmişti. Bu, aynı zamanda kapitalizm öncesi sömürü biçimlerinin de bir
biçimde ya “devrimci” ya da “reformist” yolla ortadan kaldırılması için elve-
rişli ve uygun koşullar yaratmıştı. 

Dahası; Rusya, özellikle 1861 Reformu’yla birlikte sermayenin ilkel birikim
sürecini esas olarak tamamlamış olarak yeni bir yüzyılı adımlamış oluyordu.
Bu son derece önemli bir eşikti Rusya için. Zira, ilkel birikim denen şey, Marks’ın
sözleriyle, “üreticiyi üretim araçlarından ayıran tarihsel süreçten başka bir
şey değildir.” (Marks, Kapital, Birinci Cilt, s. 731) ve bu sürecin kendisi kapi-
talizmin gelişmesi için ön koşulların yaratıldığı süreçtir de. Bu aynı zamanda
bir yandan üretim ve geçim araçlarından kopartılan doğrudan üreticiyi mülk-
süzleştirip bu araçları sermayeye dönüştürürken, öte yandan da doğrudan
üreticiyi, yani mülksüzleştirileni ücretli emekçiye çevirerek, kapitalizme ge-
lişme olanağı sağlayarak onun egemenliğine giden yolu açan süreç olarak
tarihte yerini almıştır. Rusya, tarımdaki kapitalist gelişme yoluna ya da onun
egemenliğinin alt yapıda tümüyle tamamlanma yoluna geri çevrilemez bir bi-
çimde girmiş oluyordu 1861 Reform hareketinden sonra. 

Tüm mesele, bu işin hangi yoldan, hangi tarzda yapılacağı sorununda dü-
ğümlenmiş ve tartışmalar da bu noktada yoğunlaşmıştı.

Rusya’daki tarımsal gelişme önünde iki yol vardı: Birincisi 1861 Refor-
mu ile yolu açılan “Prusya usulü hal tarzı” ve ikincisi ise, “Amerikan yolu”.
Yani Lenin’in özgün ifadesiyle “devrim yolu” ya da “reform yolu”. Bu duru-
mu Lenin, Rusya’da Kapitalizmin Gelişmesi adlı oldukça hacimli çalışması-
nın “İkinci Baskıya Önsöz”ünde şöyle formüle eder: “Ya eski toprak beyli-
ği iktisadı, binlerce bağla serfliğe bağlanmış haliyle muhafaza edilir ve bu
yavaş yavaş salt kapitalist, ‘junker’ iktisadı haline dönüşür… Ya da eski top-

Partizan/38



rak beyliği iktisadı, serfliğin bütün kalıntılarını ve her şeyden önce büyük top-
rak sahipliğini yok eden bir devrimle yıkılır.” (Lenin, Rusya’da Kapitalizmin
Gelişmesi, s. 22-23) 

Lenin’in bir başka yerde de ifade ettiği gibi; ya “reform yoluyla ya da dev-
rim yoluyla.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 3, s. 169)

Birinci yol, yani tarımın “Prusya yolu”ndan gelişme biçimi, ortaçağ mül-
kiyet ilişkilerinin bir vuruşta değil, adım adım, uzun yılları alan bir süreçle ka-
pitalist hale gelmesi yoludur ki, bu yol kapitalizm öncesi sömürü biçimleri-
nin daha uzunca bir süre varlığını sürdürmesi ve kapitalist karakter kazanmış
olan eski çiftlik beyi iktisadının uzun bir zaman boyunca yarı-feodal özellik-
leri koruması demektir. Buradaki dönüşümde aslolan “iç başkalaşımdır”. Bu-
rada kapitalizm öncesi sömürü biçimlerinden, angarya, borç köleliği gibi bi-
çimlerden kapitalizme kesin ve tam bir geçişin yolu, eski toprak beyliği ikti-
sadının “iç başkalaşım” yoluyla kapitalist çiftliklere dönüşümü ve kendisini ka-
pitalist-junker iktisadının temeli halinde bulmasıdır. 

“Prusya yolu” olarak adlandırılan bu yolun savunucuları 1905-1907 Birinci
Rus Devrimi’ne dek Rus liberal burjuvazisiydi. Bu yolla üretici güçlerin önün-
deki bütün engeller, devrimle bir vuruşla ortadan kaldırılmaz, tam aksine, bu
güçlere köstek olan feodal mülkiyet biçimleri ve sömürü tarzı uzunca bir dö-
nem ayakta kalarak üretici güçlerin özgürce ve engelsizce gelişmesi önün-
de köstek rolü oynamaya devam eder ve dahası bu yol son derece kahredi-
ci bir çizgide köylünün sırtından ilerler. Onlar ağır vergiler, angarya ve kırbaç
altında ezilerek ve Lenin’i yinelemek gerekirse “korkunç bir biçimde uzatmalı
bir ölüm olan açlık işkencesi” altında bu sürecin bütün yükünü taşırlar. 

1905 devriminden sonra da, bu çizgi, Stolipin tarafından izlenmeye baş-
landı. Zira, Rusya Şubat Devrimi ve sonrasında iyiden iyiye kapitalist geliş-
mede son derece önemli gelişmeler kaydetmişti. Bilindiği gibi Rusya’da, 19
eyalette kapitalist sistem, 17 eyalette çalışarak ödeme sistemi, yani angarya
sömürü biçimleri, 7 eyalette ise yarı-feodal sistem vardı. Rusya’nın kendine
özgü koşullarında, büyük toprak beylerinin çiftliklerinde “çalışarak ödeme” sis-
temi gene de çok geniş bölgelerde egemen haldeydi. Kenar bölgeler de ta-
rımda kapitalist gelişmenin en yaygın olduğu bölgelerdi. Rusya, derebeyi sö-
mürü ilişkilerinin çözülmesini teşvik eden ve kapitalist ilişkilerin de hızlanmasını
hazırlayan sürece son hızla girmiş ve bu gerçekle karşı karşıya kalan Stolipin
önderliğindeki hükümet, kendi ekonomik ve toplumsal dayanağı olan sınıfın,
derebeylik sömürü ilişkilerinin kırsal alanda daha fazla sürdürülmesinin ola-
naksız olduğu bir sınır taşına geldiğini anladığı andan itibaren kendisi de “Sto-
lipinci tarım yasaları” ile tarımın kapitalist gelişmesi için yolu açıyor ve dahası

Partizan/39



kapitalizmin gelişmesini teşvik ediyordu. Böylece bir yandan kırdaki derebeyi
çiftliklere dayanırken, öte yandan da Prusya yoluna yaslanıyordu. 

Ve böylece, Rusya, gerek 1861 Reformu ve gerekse Şubat Devrimi’nden
sonraki “Stolipin‘in tarım yasaları” ile “Prusya yolu”na esaslı bir şekilde gir-
miş oluyordu. Bu aşamadan sonra da yani 1905 Devrimi’nin ardından dere-
beylik-otokrasisi deri değiştirerek otokrasiye yeni bir biçim verdi ve onu ana-
yasal biçimlerle süsleyerek burjuva-monarşisine doğru bir gelişme yoluna sok-
tu ve de tıpkı Fransa’daki gibi bir ayağıyla burjuvaziye dayanırken,  öteki aya-
ğıyla da toprak beylerine dayanma yoluna giderek her iki sınıfsal güç arasında,
çiftlik sahipleriyle burjuvazi arasında “bir tür denge” politikası güttü. Lenin bu
durumu, Fransa’daki Bonapartizm’e benzeterek, “burjuva-Bonapartist” poli-
tika olarak adlandırdı; ya da “tarımsal Bonapartizm”.

Bu durumu Lenin şöyle açıklayacaktı: “Çarlığın, çiftlik sahiplerinin Kara
Yüzler’i ve ticaret ve sanayi burjuvazisinin önde gelenleriyle ittifakı 16 (3)
Haziran hükümet darbesi ve Üçüncü Duma’nın oluşturulmasıyla açıkça sap-
tanmış ve kabul edilmiştir. Zorunlu biçimde Rusya’nın kapitalist gelişme
yoluna kesin olarak adım atan ve derebeyi çiftlik sahiplerine güçlerini ve
gelirlerini garantileyen bir yol izlemeye çabalayan otokrasi, bu sınıfla ser-
maye temsilcileri arasında durumu idare etmeye çalışıyor.” (Lenin, Seç-
me Eserler, Cilt: 4, s. 22)

Aslında bu politika, derebeyi ilişkilerinin daha uzun süre kırsal alanda
sürdürülmesinin olanaksızlığını gören otokrasinin “Stolipinci tarım yasa-
sı” aracılığıyla kırda zengin köylü yararına, büyük kapitalist çiftlikler yara-
rına “Köy Birliği”nin tasfiyesi, ücretli emeğin yaygınlaştırılması ve de eski
derebeyi ilişkilerinin üstten reformlar yoluyla adım adım ortadan kaldırıl-
ması ve böylece burjuvaziye dayanarak burjuva-monarşisine zorunlu bir
geçişti. Buradaki süreç, Lenin’in sözleriyle, angarya iktisadının feodal bey-
lerin, junkerlerin ve çiftlik sahiplerinin toprağı üzerinde esarete ve kapita-
list sömürüye dönüşmesi sürecidir. 

Bu tarz için Lenin şunları söyleyecekti: “Toprak mülkiyetinin ve eski ‘üst-
yapının’, baş dayanaklarının muhafaza edilmesi; dolayısıyla, liberal-monar-
şist burjuvazinin ve toprak beylerinin egemen rol oynaması, hali-vakti yerinde
köylülüğün hızla onların yanına geçmesi, … şu ya da bu türde, toprak-taz-
minatı ile köleleştirilmiş, ve irticaın egemenliği ile ezilmiş ve körletilmiş köy-
lü yığınlarının çökmesi” (Lenin, Rusya’da Kapitalizmin Gelişmesi, s. 23) 

Görüldüğü gibi, reform çizgisindeki bu kapitalist gelişme, feodal sömürü
biçimlerinin yerine kapitalist sömürü biçimlerinin, eski derebeyi çiftliklerin ye-
rine kapitalist çiftliklerin geçmesini sağlayan güç, burada, tedricen burjuva-

Partizan/40



laşan büyük çiftlik sahibi iktisadındaki başkalaşımdır. 1905 Devrimi’nden son-
raki dönemde Stolipin’in başını çektiği politikaydı bu; ve, bu politikayla, feo-
dal çiftlik sahibi iktisadından burjuva-junker iktisatlara dönüşüm “tedrici” bir
tarzda yaşam hakkı bulacak ve Lenin’in sözleriyle kitlelerin sefil yaşam koşulları
zorla muhafaza edilecek ve bu köylülüğün arasından az sayıda da olsa bü-
yük köylülük yaratılarak ortaçağın toprak mülkiyeti git gide kapitalist mülki-
yete dönüşecekti. Bu yol, otokrasi tarafından üstten çıkartılan reformlarla an-
garya  iktisadının tedrici ortadan  kaldırılışıydı. Açıktı ki bu yol, Rusya’da hem
üretici güçlerin büyümesi ve gelişmesini ve hem de kapitalizmin gelişmesi-
ni yavaşlatan, geciktiren ve onu kaplumbağa yürüyüşüne mahkum eden bir
yoldu. Ve dahası bu yol, köy birliğinin büyük toprak sahipleri, derebeyi çift-
lik sahipleri tarafından yağmalanması ve dolayısıyla zengin köylülerin toprak
mülkiyetinin büyüyerek güçlenmesi anlamına geliyordu. Pek tabii ki latifun-
diyalar da olduğu gibi ayakta kalıyordu. Lenin’i yinelemek gerekirse; “… Rus
hükümetinin tarım politikasının değişmesinden sonra da, Stolipin’in kötü ünlü
reformlarından sonra da, serflik altında olduğu gibi boyunduruk, sömürü, se-
falet ve haklardan yoksunluk altında iki büklüm kalmaya devam etti”. (Lenin,
Seçme Eserler, Cilt: 4, s. 245) 

Bu yolun iktisadi temeli; pre-kapitalist toprak mülkiyetinin, toprak ve ara-
zinin derebeyi çiftlik sahipleri tarafından yok edilmesiydi.  Ama böyle de olsa
kapitalizmin gelişmesini teşvik eden bir yoldu Stolipin Tarım Yasası ile giri-
len yol. Bu yol, devrimci yol olan “Amerikan yolu”na göre ya da “köylü usu-
lü hal tarzı”na göre üretici güçlerin özgürleşmesine giden yolu daha az gü-
vence altına almış olsa da.

Bu yolun en belirgin özelliği, gelişmenin sefalete itilen kırsal nüfus üzerinden
çok ağır ilerleyen süreçle yol alması ve üretici güçlerin gelişmesinin köylü-
lüğün sırtından genişlik ve derinlik kazanmasıdır. Üretici güçlere köstek rolü
gören frenleyici engeller şiddete dayalı devrimle “aşağıdan” bir darbeyle de-
ğil, adım adım ortadan kaldırılır. Ve kapitalizm öncesi mülkiyet biçimleri ka-
pitalist mülkiyet biçimlerine dönüşerek burjuvazinin egemenliğinin dayana-
ğı haline gelir ve iktidar bu tarz bir dönüşüm üzerinden feodal güçlerden, yani
büyük toprak sahiplerinden burjuvaziye doğru el değiştirir ve üstelik derebeyi
çiftliklerin kendileri de kapitalist çiftlik haline, burjuva junker çiftlikler haline
gelerek kapitalist niteliğe bürünürler. Ne ki bu yol acılı ve sancılı kurtuluş yo-
ludur. Bu hal tarzında feodal güçlerle burjuvazi arasında bir ittifak oluşur ve
burjuvazi bu güçlerle daha uzunca bir süre kol kola yürümeye devam eder;
tıpkı Rusya örneğinde olduğu gibi kırsal bölgedeki angarya ilişkilerinin kök-
lü bir tasfiyesi ancak bir devrimle mümkün olur. 

Partizan/41



Peki neydi bu ikinci yol? 
Rusya’da bir de burjuva gelişmenin ikinci bir yolu daha vardı; o da “Ame-

rikan yolu” ya da “köylü usulü hal tarzı”ydı, yani reform değil, devrim yolu.
En kestirme söylemle bu yol, devrimci bir yoldu ve derebeyi iktisadının bir
hamlede ve devrimci bir biçimde tasfiye edilmesi anlamına geliyordu. Bu yol,
feodal latifundiyaların adım adım ve tedrici bir geçişle kapitalist hale gelme-
sini değil, onların yok edilmesini öngören “köylü usulü hal tarzı” yoluydu. 

Bu yol için Lenin şöyle diyecekti: “Eski düzeni gerçekten yıkma şeklindeki
devrimci yol ise, kaçınılmaz biçimde, iktisadi temel olarak, bütün eski top-
rak mülkiyeti biçimlerinin, Rusya’nın bütün eski politik kurumlarıyla birlikte
yok edilmesini talep eder. Rus devriminin ilk döneminin deneyimleri, onun
ancak bir köylü tarım devrimi olarak zafere ulaşabileceğini ve toprağın ulu-
sallaştırmadan tarihsel misyonunu tam kapsamıyla yerine getiremeyeceği-
ni kesin olarak göstermiştir.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 3, s. 264)

Birinci yol, feodal latifundiyaları, yani derebeyi iktisadının temeli olan bu
iktisadı, devrimci bir tarzda değil, reformcu bir yolla ve  uzun yıllara yayılan
sancılı bir süreçle kapitalist junker iktisadının temeli haline getiriyordu; oysa
bu ikinci yol, yani devrimci yol, bu eski iktisadı devrimci araçlarla, yani bir
devrimle, şiddet araçlarıyla ve köylünün burada itici rol oynayarak ve bun-
lara el koyması biçimi ile birincisinden ayrılıyordu. Rusya’da Kapitalizmin Ge-
lişmesi adlı yapıtının İkinci Baskısına Önsöz’ünde Lenin, Prusya yolu’nu açık-
ladıktan sonra bu ikinci yolu şöyle açıklayacaktı: “Ya da –toprak beyliğinin
ve buna tekabül eden eski ‘üstyapının’  bütün ana dayanaklarının yıkılma-
sı; istikrarsız ya da karşı-devrimci burjuvazinin etkisiz hale getirilmesiyle pro-
letaryanın ve köylü yığınlarının egemen rol oynaması; işçi ve köylü yığınlar
için meta üretimi altında düşünülebilecek eni iyi koşullarda, üretici güçle-
rin kapitalist bir temel üzerinde en hızlı ve en özgür gelişimi; dolayısıyla, ile-
ride işçi sınıfının sosyalist yeniden örgütlenmeyi, bu gerçek ve temel gör-
evini başarması için en elverişli koşulların yaratılması.” (Lenin, Rusya’da Ka-
pitalizmin Gelişmesi, s. 23)

Görüldüğü gibi bu devrimci çözümde, eski toprak mülkiyeti ve eski üst
yapının korunması değil, tam aksine bir devrimle yıkılması söz konusudur.
Bu hal tarzında, emek-hizmetinden kapitalizme geçişin temeli eski derebeyi
iktisadının iç başkalaşımı değil, büyük toprak sahiplerinin topraklarına köy-
lülük yararına el konulması ve böylece köylü çiftçiliğinin özgür gelişmesi-
dir diyor Lenin. 

En özlü anlatımla birinci yolda latifundiyaların tedrici bir biçimde adım adım
ve uzun zamana yayılan bir süreçle kapitalist çiftliklere dönüşmesi; ikinci yol-

Partizan/42



da ise latifundiyaların devrimci biçimde köylüler tarafından yok edilmesidir
söz konusu olan, yani zoralım. Şöyle açıklıyor durumu Lenin: “İkinci durumda
çiftlik beyi iktisadı yoktur ya da derebeyi çiftliklerine zorla el koyan ve dağı-
tan devrim tarafından ortadan kaldırılır. Bu durumda köylü egemendir, tarı-
mın itici gücü haline gelir ve kapitalist çiftçiye dönüşür.” (Lenin, Seçme Eser-
ler, Cilt: 3, s. 169) Bu ikincisinde küçük köylü çiftçiliğinin özgürce gelişmesi-
nin önündeki tüm engeller bir hamlede yok edilir.

Sosyal Demokrasinin Tarım Programı’nda Lenin, Prusya yolundan farklı
olarak Amerikan yolunun, yani köylü usulü hal tarzının, eski toprak mülkiye-
tinin şiddetle parçalanmasını gerektirdiğini söyleyerek şöyle açıklıyor: “Hiç-
bir çiftlik beyi iktisadının bulunmadığı bir özgür çiftçi kitlesi, kapitalizmin ge-
lişmesinin temeli haline gelebilir, çünkü çiftlik beyi iktisadı bir bütün olarak
iktisaden gericidir.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 3, s. 261-262)

Demek ki, Rusya’da burjuva tarımsal gelişmede işin özünü oluşturan şey
latifundiyalardır. Şu apaçık ki, latifundiyaların kapitalist gelişmesi ve yok edil-
mesi kaçınılmazdır. Tüm sorun bunların hangi sınıfın önderliğinde ve han-
gi biçimde olacağı sorunudur. Ya reform yoluyla ya devrim yoluyla. Ya bun-
lar adım adım kapitalist junker çiftliklere dönüşerek bütünüyle kapitalist hale
gelecek böylece Rus tarımının gelişmesi önündeki engeller olarak uzun yıl-
lar varlığını sürdürecekti. Ya da devrimci tarzda ortadan kaldırılarak üretici güç-
lerin özgürce gelişmesinin önü açılarak dolaysız ve bir hamlede alttan bir dev-
rimle bu iş çözülecekti.

Şöyle diyecekti Lenin: “Bu yok etme mutlaka kaçınılmazdır ve yeryüzünde
hiçbir güç bunu engelleyebilecek durumda değildir. Mücadele, bunun bi-
çimleri, yöntemleri üzerinedir: çiftlik beyinin toprak mülkiyeti korunarak ve
köy birliğinin Kulaklar tarafından yağmalanmasıyla, Stopilinci tarzda mı ger-
çekleştirilecek; yoksa çiftlik beyi toprak mülkiyetinin yok edilmesiyle, toprak
üzerinde var olan tüm ortaçağ engellerinin, toprağın ulusallaştırılması yoluyla
yerle bir edilmesiyle köylü tarzında mı gerçekleştirilecek?” (Lenin, Seçme Eser-
ler, Cilt: 1, s. 178)

Birinci yol, büyük toprak sahiplerinin, ikinci yolsa köylülerin çıkarlarının bir
ifadesiydi. Şöyle diyor Lenin Aralık 1907 yılında: “Rusya’nın iktisadi tarihin-
de gelişmenin bu iki türü olanca açıklığıyla gün yüzüne çıkmaktadır. Serfli-
ğin kaldırıldığı dönemi alalım. Çiftlik sahipleri ve köylüler bu reformun nasıl
uygulanacağı konusunda savaş içerisindeydiler. Hem biri ve hem de diğeri
(bilincinde olmaksızın) burjuva ekonomik gelişmenin önkoşullarını savundular,
fakat çiftlik sahipleri, çiftlik iktisatlarının, çiftlik sahiplerinin gelirlerinin ve top-
rakbeyi (köleleştirici) sömürü yöntemlerinin azami ölçüde korunmasını gü-

Partizan/43



vence altına alan bir gelişme türünü temsil ediyorlardı. Köylüler ise verili kül-
türel seviye ve köylülüğün verili refah seviyesinde, feodal latifundiyaların, bü-
tün feodal ve köleleştirici sömürü yöntemlerinin yok edilmesini ve özgür köy-
lü toprak mülkiyetinin genişletilmesini en azami biçimde güvence altına ala-
bilecek bir gelişmenin çıkarlarını temsil ediyorlardı. Açıktır ki, ikinci yolun iz-
lenmiş olması halinde, kapitalizmin ve üretici güçlerin gelişmesi, mücade-
lenin çiftlik sahiplerinin amaçladığı biçimde sona erdiği durumdan yaygın ve
hızlı olacaktı.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 3, s.170)

Şimdi artık sorunun can alıcı noktasının tartışıldığı Lenin’in Skvorzov-Ste-
panov’a mektubuna geçebiliriz. Mektup, Aralık 1909 yılında yazılıyor ve mek-
tubun özünü Rusya’da burjuva tarımsal gelişmenin iki yolu, Prusya yolu ve
Amerikan yolu oluşturuyor. Bu mektubun temel içeriği şu soruda düğümle-
niyordu: “Rusya’da burjuva tarım rejimi, tarım kapitalizminin ‘Prusya’ tipi ge-
lişiminden, tarım kapitalizminin ‘Amerikan’ tipi gelişimine katı geçişini nes-
nel olarak imkansız kılacak kadar sağlamlaşmış mıdır sağlamlaşmamış mı-
dır?” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 4, s. 229)

Tartışma konusu tam da buydu. Yani Rusya’da tarımsal gelişmenin iki yo-
lundan birincisi, Prusya yolu zafer kazanmıştır ve tarımsal gelişmenin ikinci
biçimi için, Amerikan yolu ya da köylü usulü hal tarzı için yol bütünüyle ka-
panmıştır. Rusya geri döndürülemez bir biçimde Prusya yoluna girmiş ve bu
aşamadan sonra Amerikan yolu ihtimal dışına çıkmıştır. 

Aslında bu sorunun ortaya atılmasının arka planı vardı. Bu arka plan, Le-
nin’in sözleriyle, “tarım-köylü devrimi”yle dolaysızca bağlantılıydı. Prusya yolu
zafer kazanmıştır ve dolayısıyla “bu zafer, Amerikan tipi gelişmeyi olanaksız
kılacak sınır taşına varmıştır” tezini savunanlar, yani Kadetler ve Tasfiyeciler;
1905 Devrimi’nden sonraki Stolipinci Tarım Yasaları ile Rusya’nın tarımında
kapitalist gelişmenin son derece hızlandığını, yarı-derebeyi iktisadı ve doğal
iktisadın artık ortada kalmadığını, eski tipte köylülüğün de aynı akıbete uğradığını
söyleyerek Amerikan yolu olarak bilinen aşağıdan devrim yoluyla eski çiftlik
beylerinin tasfiyesi sorununun gündemden düştüğünü ve dolayısıyla köylü-
lük ile derebeyi çiftlik sahipleri arasındaki çelişkinin de bu sınıf çelişkisinin de
ortadan kalktığını iddia ediyorlardı. Bu iddia sahibi karşı-devrimci liberal bur-
juva kadetlerle, liberal işçi siyasetinin savunucusu tasfiyeciler, Rusya tarımındaki
bu burjuva gelişmeden, dahası Prusya yolunun kazandığı bu “zaferden” (!)
sonra, Rusya’da tarımın gelişiminin Amerikan yolunun kapandığını ve dola-
yısıyla da Otokrasiye ve onun temsilcisi sınıflara, yani yarı-derebeyi çiftlik sa-
hiplerine, kapitalizm öncesi sömürü biçimlerinin bu temsilcilerine karşı aşa-
ğıdan devrim yoluyla bir mücadelenin de ortadan kalktığını savunuyorlardı.

Partizan/44



Onlara göre, proletarya önderliğinde bütün köylülükle birlikte otokrasiye, Çar-
lığa ve yarı-derebeyi çiftlik sahiplerine karşı aşağıdan bir “tarım-köylü devri-
mi” bütünüyle gereksizdir. Bu aynı düşünce çizgisi, buradan hareketle şu so-
nuca da varıyordu: Otokrasinin temsilcisi sınıfın, çiftlik sahibi sınıfı ve Çarlık
otokrasisinin devrilmesi sorunu da ortadan kalkmıştır. 

Bu şu anlama geliyordu ki, Rusya’da proletarya önderliğinde tüm köylü-
lükle birlikte Çarlığa ve onun dayanağı çiftlik sahipleri sınıfına karşı demokratik
devrim gündemden düşmüştür; bu görev, Prusya yolundan, 1861 Reformu
ve akabinden kapitalizmin gelişmesini teşvik eden Stolipinci tarım yasasının
öngördüğü reformlarla yerine getirilmiştir. Rusya artık bütünüyle kapitalist-
tir. Çünkü, derebeyi iktisadı, kapitalist gelişmesini tamamlamış ve Prusya yo-
luyla geçiş başarılmıştır. Dolayısıyla tarım sorununun eski “klasik konuluşu”
gündemden kalkmıştır. 

Lenin’in buna verdiği yanıt gayet açıktı. Şöyle diyecekti Lenin; “Tarım So-
runu ve Rusya’nın Bugünkü Durumu” adlı makalesinde: “Rus tarımında ka-
pitalizmin gelişmesi 1861-1904 yılları arasında da cereyan etti. Bugün Roj-
kov ve Polfyerov’un değindiği belirtiler daha o zaman mevcuttu. Kapitalizmin
gelişmesi 1905 yılındaki burjuva demokratik krizi ortadan kaldırmayıp, bila-
kis onu hazırladı ve şiddetlendirdi. Neden? Çünkü eski, yarı-derebeyi ve do-
ğal iktisadın altı oyulmuştu, fakat yeni, burjuva iktisadı için koşullar henüz ol-
gunlaşmamıştı. 1905 krizinin olağanüstü şiddetlenmesinin nedeni budur.”
(Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 4, s. 253)

Lenin aynı makalesinde Rus tarımındaki kapitalizm öncesi sömürü bi-
çimlerini de şöyle açıklayacaktı; hem de Kasım 1913 yılında: “N. Rojkov, bu-
günkü köyde yarıcılık, çalışarak ödeme sistemi, angarya ve toprak köleliği-
nin yaygınlık derecesi üzerine verilere hiçbir şekilde değinmemiştir. Rojkov
şaşılacak bir düşüncesizlikle bu kurumların yaygınlığının hala büyük olduğu
gerçeğine yan çizmiştir.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 4, s. 254)

Bu değerlendirmelerden hareketle Lenin, “Bizde mücadele henüz sürü-
yor. Henüz tarımsal gelişmenin iki yolundan hiçbiri zafer kazanmış değil.” (s.
234) diyerek sorunu apaçık bir doğrulukla ortaya koyar.

Ama dahası var: Lenin, 1905 Devrimi’nden önce, Bolşeviklerin kapitalizm
öncesi sömürü ve mülkiyet biçimlerini gereğinden fazla azımsama, kapitalizmin
gelişme derecesini ise gereğinden fazla abartma hatasına düştüklerini özel-
likle belirtir. Lenin, serflik kalıntılarının kendileri tarafından “öze ait olmayan
bir ayrıntı” olarak göründüğü, “çiftlik beyi toprağı ve pay toprağı üzerinde ka-
pitalist iktisat ise tamamen olgunlaşmış ve oluşmuş bir şey olarak” (Lenin,
Seçme Eserler, Cilt: 3, s. 218-219) görünüyordu bize ve “Devrim bu hatayı

Partizan/45



ortaya çıkardı” diyecekti 1907 yılında. Ve devamla şöyle diyecekti “Fakat kır-
da angarya iktisadının kalıntılarının, düşündüğümüzden çok daha güçlü ol-
duğu anlaşıldı.” (aynı yer, s. 219) 

Ve şu son derece önemli bir saptamaya varıyor bu hatanın sonucun-
da: “Hatanın düzeltilmesi, tarım sisteminde eskinin kalıntılarına karşı mü-
cadele kısmi görevinin yerine, tüm eski tarım sistemine karşı mücadele
görevini önümüze görev olarak koymak zorunda oluşumuzdan ibarettir.
Çiftlik beyi iktisadının temizlenmesi yerine, onun yok edilmesini koyduk.”
(Aynı yer, s. 219)

Görülüyor ki, bırakalım Amerikan yolunun zafer kazanması üzerinden Çar-
lığa ve onun dayanağı derebeyi çiftlik sahibi sınıfına karşı köylülerin müca-
delesinin ortadan kalkmasını, Lenin tam aksine köylü-tarım devriminde ısrar
eder ve serflik kalıntılarının tamamen ortadan kaldırılmasını, kölelik geleneklerini
geride bırakan, tüm toplumsal yaşamda pre-kapitalist ilişkileri silip süpürmek
için devrimin üzerine bir çarpı işareti koymayı değil, tam aksine olan ihtiya-
cı özellikle saptar: Angarya iktisadı ve onun kalıntılarını, yani çalışarak öde-
me sistemi, borç köleliği, kişisel bağımlılığı ve “ekonomik dışı zor”u ve de top-
rak üzerinde var olan tüm ortaçağ engellerinin köylü tarzıyla, bir devrimle or-
tadan kaldırılması. 

Lenin, Sosyal Demokrasinin Tarım Programı’nda şöyle diyecekti: 
“Tarım sorunu Rusya’da burjuva devrimin temelini oluşturur ve ulusal özel-

liğini koşullandırır.
Bu sorunun özünü, köylülüğün, çiftlik beyi toprak mülkiyetini ve Rusya’nın

tarım ilişkilerinde ve dolayısıyla ülkenin tüm sosyal ve politik kurumlarında
angarya iktisadının kalıntılarını yok etme mücadelesi oluşturur.” (Lenin, Seç-
me Eserler, Cilt: 3, s. 260)

Devamla birkaç sayfa sonra, Birinci Rus Devrimi’nin sonuçlarından çıkardığı
dersle Prusya ve Amerikan yolu şu berrak sonuca varır: 

“Bir junker-burjuva Rusya yaratmanın reformist yolu, zorunlu olarak, eski
toprak mülkiyetinin temellerinin korunması ve yavaş yavaş, halk kitleleri için
acı dolu bir biçimde kapitalizme uydurulmasını gerektirir. Eski düzeni gerçekten
yıkma şeklindeki devrimci yol ise, kaçınılmaz biçimde, iktisadi temel olarak,
bütün eski toprak mülkiyetini biçimlerinin, Rusya’nın bütün eski politik ku-
rumlarıyla birlikte yok edilmesini talep eder. Rus devriminin ilk döneminin
deneyimleri, onun ancak bir köylü tarım devrimi olarak zafere ulaşabilece-
ğini ve toprağı ulusallaştırmadan tarihsel misyonunu tam kapsamıyla yeri-
ne getiremeyeceğini kesin olarak göstermiştir.” (aynı yer, s. 263, 264)

Bu şu anlama geliyordu ki, Prusya tipi tarımın gelişmesi için yolu açan 1861

Partizan/46



Reformu ve 1905 Devriminden sonraki eski düzeni, Çarlık otokrasisini ve yarı-
derebeyi çiftlik sahiplerinin çıkarlarını koruyan ama gene de tarımda kapita-
lizmin gelişmesini teşvik eden Stolipinci Tarım Reformu üzerinden atılan adım-
lara karşın, Çarlığın yerli yerinde durduğu, emek-hizmeti sisteminin ayakta va-
rolmayı sürdürdüğü bir yerde; köylülüğün yarı-derebeyi çiftlik sahibi sınıfa
karşı köylü-tarım devrimi de ayakta kalmaya ve kapitalizm öncesi sömürü iliş-
kilerini, angarya ekonomisinin kalıntılarını yok etmek için kaçınılmaz olmayı
sürdürecektir. Dolayısıyla hem Birinci Rus Devrimi ve hem de İkinci Rus Dev-
rimi sırasında, yani 1917 Şubat-Mart’ına kadarki devrimin birinci aşamasın-
da devrimin temel hedefi Çarlığı yıkmak ve ortaçağ kalıntılarının tamamını tas-
fiye etmektir diyordu Stalin. Çünkü bu yıllarda, 1917 Şubat-Mart devrimine
dek Rusya’da devlet, başta Nikola Romanov olmak üzere eski soylu büyük
toprak sahibi sınıfların elindeydi.

Bu demektir ki, Prusya yolu ile ortaçağ kalıntılarının tümünü tüm toplumsal
yaşamdan temizlemek ve onları yok etmek mümkün olmadı Rusya’da; bu gö-
rev, ancak 1917 Ekim’inde yerine getirilebildi. Zira biliyoruz ki, 1917 Mart’ın-
dan Ekim’ine kadarki devrimin ikinci aşamasında Rus devriminin amacı ar-
tık değişmiş, çünkü Rus devriminin bu ikinci aşamasında devlet artık burju-
vazinin eline geçmişti. Rusya’da emperyalizmi yıkmak ve emperyalist savaştan
çıkmak devrimin ana hedefi haline gelmişti.

Nitekim Lenin, Skvorzo-Stepanov’a mektubunun hemen başında apaçık
bir gerçeği dile getirmişti. Dediği özetle şuydu: Rusya’da tarımın burjuva ge-
lişmesinin hem Prusya tipi ve hem de Amerikan tipi mümkündür. Ve devamla,
“ben, bir Marksist’in, ne bu yollardan biri için ‘güvence vermesi’, ne de bun-
lardan sadece birine kendini bağlaması gerektiğini kabul ediyorum; Stoli-
pin’in politikasının ‘Prusya’ yolunda bir adım daha attığını ve bu yol üzerin-
de belli bir aşamada ‘Amerikan’ yoluna ilişkin tüm umut ve olasılıkları gün-
demden kaldıran diyalektik bir dönüşümün meydana gelebileceğini kabul
ediyorum. Fakat ben şu anda bu dönüşümün kesinlikle ortaya çıkmadığını
ve bu nedenle bir Marksist’in sorunun ‘klasik’ konuşunu reddetmesinin ke-
sinlikle gayri-caiz, teorik olarak kesinlikle yanlış olduğunu iddia ediyorum. Gö-
rüş ayrılıklarımız işte budur.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt: 4, s. 229-230)

O tarihsel dönemde Almanya’da Prusya yolu zafer kazandı; Rusya’da ise,
Prusya yolunda atılan tüm adımlara karşın, 1917 Şubat-Mart’ına, yani dev-
rimin ikinci aşamasına, yani eski sınıfların, derebeyi iktisadın temsilcisi soy-
lu büyük toprak sahiplerinin devrilmesine dek eski düzenin bu temsilcileri
hala iş başında ve hala bunların iktisadi dayanağı olan latifundiyaların ve or-
taçağ sömürü biçimlerinin kökten tasfiye edilmesi bütünüyle gündemdey-

Partizan/47



di. Bunun için de Rusya’da köylü-toprak devrimi uğruna mücadele, anah-
tar sorun olarak kalmıştı.

Gerek “Amerikan tipi” gelişme yolu ve gerekse “Prusya” yolu, emperya-
lizm ve proleter devrimleri çağında artık tarih olmuş yollardır. Bugün ne bur-
juvazi “Prusya yolu”ndan tarımın kapitalist gelişmesinin önündeki frenleyici
engelleri yok edebilecek serbest rekabetçi dönemindeki devrimci burjuvazi-
dir ve ne de emperyalizm ve proleter devrimleri çağındaki sınıflar arası güç
ilişki ve çelişkileri bu yola izin verecek durumdadır. Anlaşılır ki, bu durumdan
ötürü “Amerikan yolu” da artık tarih olmuş, burjuvazinin yerini proletarya al-
mış ve deyim yerindeyse Amerikan yolu ya da köylü usulü hal tarzı proletarya
önderliğindeki köylü-toprak devrimine yerini bırakmıştır. Köylü usulü hal tar-
zı ya da “Amerikan tipi” gelişme yolunda önderlik burjuvaziden proletarya-
ya geçmiştir artık.

Denilebilir ki, bizde durum nedir? Ülkemiz açısından bu iki yolun anlamı
nedir? Ve bir başka soru da şuydu: Bu iki yolla, Prusya usulü hal tarzı ya da
köylü usulü hal tarzıyla ülkemizin kapitalist hale gelmesi mümkün mü? 

Söylenebilecek şudur: Geri ve çarpık bir kapitalist ekonomi, uluslarara-
sı sermayeye zincirlenmiş güdük ve komprador bir sanayii ve egemen ni-
telikteki yarı-feodal iktisatla kuşatılmış sosyo-ekonomik gerçeğimiz, esas ya-
pısını korumasına karşın, emperyalizmin dış hareketiyle de olsa, emperya-
lizmin çıkar ilişkilerini sağlama bağlama üzerinden de olsa, gelişen bir ka-
pitalizm gerçeğine gözlerimizi kapayamayız. Gelişen kapitalizmle orantılı ola-
rak ücretli emek sömürüsünün ve dolayısıyla işçi sınıfının toplumsal ilişki-
ler tablosundaki sayısal artışını ve önemini, örgütselliğini önemsemek zo-
rundayız. Yeniden yapılandırmanın ve bu arada Avrupa Birliği ile bütünleş-
menin temel sacayağı olan Ulusal Programın komprador karakterli de olsa
kapitalist gelişmeye katacağı ivmeyi temel taktiklerimizi saptamada özellik-
le hesaba katarak bu yeni gelişmeye uygun mevzi tutmak, proletaryanın ön-
cüsü için zorunlu eşik olsa gerektir. 

Ancak burada, tam da burada genişçe bir parantez açmak zorunlu oluyor.
Ülkemiz ve benzeri kategorideki ülkelerde kapitalist gelişme, ikili dalgakıra-
na çarparak daha baştan beri gemlenmiş, sınırlanmış ve kösteklenmiştir. Bu
gelişmenin frenleyici engelleri yukarından emperyalizm ve onun dış hareketi,
aşağıdan pre-kapitalist ilişkilerin boğucu baskısıdır. Bizde ve benzeri ülkeler-
de kapitalist gelişme sürecinin engelleyici frenleri bu iki olgudur. Ülkemiz em-
peryalizm için sürüm alanı, ucuz işgücü alanı ve ucuz hammadde kaynağı-
dır. Bunun üzerinden kapitalist gelişmeyi sorguladığımızda göreceğiz ki, bu
durum, yani emperyalizmin bu hayati çıkarları bizim gibi ülkelerin kendi öz

Partizan/48



sanayilerini geliştirmesi önünde aşılmaz bir engeldir. Bu durum yakın geçmişte
ne kadar böyle idiyse, gelecekte de böyle kalacaktır. 

Başlangıçtaki yabancı kapitalizmin meta ve akabinde sermaye ihracı siyaseti
bizimkisi gibi ülkelerde asla gerçek kapitalist gelişmeye izin vermez. Başlan-
gıçtan itibaren ekonominin kumanda mevzilerini ele geçirerek makine yapan
makine sanayiin her türlü gelişmesinin önü kesilmiştir. Gelişen ya da geliş-
tirilen kapitalizm, sömürülme koşullarını, bu koşulların alt yapısını oluşturma
ölçüsünde, emperyalizmin en fazla kâr sağlama temelini kolaylaştıran kapi-
talizmdir ve bunun da sınırları vardır. Çünkü emperyalizm kendi bağımlılık iliş-
kileriyle bir çatışma demek olan kapitalist gelişmeyi sağlamaya asla izin ver-
mez; tam aksine, gerçek kapitalist gelişmeyi gemleyerek bağımlılığı koyu-
laştırma, ekonomik tekelini bütünüyle sağlama alma ekseninde hareket eder. 

Bilinir ki, ülkemizin kapitalist gelişme yolu, dünya kapitalizminin henüz ser-
best rekabet döneminde, yani tekel öncesi kapitalizm döneminde üstten ke-
silmiştir. 16. yüzyılda Fransız ve akabinde 17. yüzyılda İngilizler başta olmak
üzere diğer güçlerle yapılan anlaşmalar ülkeyi bu merkezlere bağımlı hale ge-
tirmede temel işlev görmüştür. 1535 yılında Fransız ve 1838 yılında İngiltere
ile yapılan ticaret anlaşması üzerinden, tarih kitaplarında kapitülasyonlar diye
bilinen bir süreçle ülke gümrük duvarları yabancı olan kapitalizme açılıp dı-
şarıdan içeriye akan metalarla ülke içindeki manifaktür temelden sürgün ve-
recek olan iç kapitalist gelişmenin önü daha baştan kendi içinde çürük bir ka-
mış gibi kırılmış oluyordu. 

Serbest rekabetin tekelci kapitalizme evrilmesiyle birlikte meta ihracının
yanında esas hale gelen sermaye ihracı ile ülke tam bir borç ve dehşet veri-
ci bir köleleştirme girdabına hapsoluyordu. Yabancı kapitalizmin baskısı al-
tında gerileyen ve gelişme olanağı bulamayan iç kapitalist gelişme, emper-
yalizm dönemine kapitalist gelişmenin ön koşulu olan sermaye birikimi ola-
nağından yoksun olarak giriyordu. 

Başlangıçtaki meta ve akabinde sermaye ihracı yoluyla merkezi feodal eko-
nomik yapının bağrından kapitalizmin doğuşunu ve ayağa doğruluşunu sağ-
layacak unsurlar ve koşullar dış kapitalizmce gemlendiği için, kapitalizmin iç
gelişme yolu daha baştan kapanıyordu. Geriye cüce kapitalizm kalıyordu. Do-
layısıyla, ülke, Marks’ın Kapital’de çözümlediği sermayenin ilkel birikimi denen
ve kapitalizmin ön koşullarını yaratacak olan süreci yaşamadan dış güçlerin sö-
mürge siyasetinin bir aleti haline geldi. Oysa bu süreç, eğer dış güçlerce ke-
silmeseydi, bir yandan doğrudan üreticinin elinden emek araçlarını çekip ala-
rak bunları sermayeye dönüştüren, öte yandan doğrudan üreticiyi ücretli emek-
çiye çeviren sermayenin ilkel birikimi denen bu tarihsel güzergahta ülke dış ka-

Partizan/49



pitalizmin şemsiyesi altına girmeseydi, kendi iç gelişme yolundan ilerleyip, bu
gelişim süreci kapitalist gelişme yolunu açacak ve de ülkenin makine yapan
makine sanayii bu süreçten uç verip ayağa doğrulabilecekti. Ne var ki, yarı-sö-
mürge bağımlılık ilişkileri bu sürecin ilerlemesi önünde aşılmaz bir engeldi. Ve
bilinir ki, bu engel, iç gelişmeyi dumura uğratıp kapitalist gelişmenin yolunu
keserken, öte yandan iç pazarla mali sermaye arasında aracı rolündeki kom-
prador burjuvaziyi de yaratarak, sermaye ihracını kendi yetiştirip büyüttüğü bu
toplumsal-iktisadi-siyasi dayanağı aracılığıyla gerçekleştirecekti. 

Anlaşılır ki, doğrudan üreticiyi üretim araçlarından ayıran süreç olarak il-
kel sermaye birikimi yolu birkaç yüzyıl önce kesilince, ülke, iç kapitalist ge-
lişme yolundan ve kapitalist tarzı içte düzenleme olanağından yoksun olarak
emperyalizm dönemine giriyordu. Ülkeyi kapitalizme götürecek ve kapitalist
gelişmenin yolunu açacak olan ilkel sermaye birikimi unsurları emperyalizmce
engellendi, sınırlandı. İlkel sermaye birikimi süreci tamamlanmadan dış ka-
pitalizmin köstekleyici engeline takılan ülke, “yukarıdan devrim” diye bilinen
“Prusya yolu” için de treni kaçırmış oluyordu. Zira, bilinir ki; emperyalizm ça-
ğına, ilkel sermaye birikimi sürecini tamamlamadan ya da bu sürecin yolu-
nu açan koşullar olgunlaşmadan giren her toplumda “Prusya yolu” tarihsel
perspektif olarak kapanmış demektir. Rusya tam da 1861 yılındaki reform ha-
reketiyle bu eşiği aşmış olarak emperyalizm çağına girdi ve 20. yüzyılın ba-
şında kapitalizm için olgun hale geldi. Dolayısıyla, Rusya, bizdekinin tersine,
emperyalizm çağına feodalizmin tasfiyesinin, yukarıdan Prusya, aşağıdan köy-
lü usulü hal tarzı denen her iki yola da açık olarak girdi. Bizde ise bu yol, daha
başından yabancı olan kapitalizmce kesilmişti. Bu yolu bize yakıştıranların, bu
tarihsel gelişim sürecinin üzerinden atlayarak “deriyi ıslatmadan yıkamaları”
anlaşılır olmaktan uzaktır. 

Bizimkisi gibi ülkelerdeki belli bir kapitalist gelişmeye, emperyalizmin
genel siyaseti değil, bu siyasetin özünü oluşturan yağmalama ve köleleş-
tirmenin yan unsurları, ürünleri ve olguları gözüyle bakılmalıdır. Eğer böy-
le bakılmazsa, yeniden yapılandırma denen emperyalist soygun sistemi-
ne daha koyu bağlanmaya, ülkeyi en ufak mezrasına dek uluslararası ser-
maye tekeline açmayı hedefleyen sınırsız ve engelsiz yağmaya kapitalist
gelişme diye alkış tutulur. 

Zira, tüketim ekonomisi modeline yaslanan ve işin asıl yanı olan üretim
ekonomisi modeline kapalı duran bir yerdeki sermayenin dış hareketi üzerinden
ilerletilen süreç, asla gerçek kapitalist gelişme olamaz; ve üstelik kapitalizmin
gelişme derecesinin abartılması gibi bir tehlike de her zaman başımızda ası-
lı durur. Tıpkı 1900’lerin başında Rusya’da kapitalist gelişmenin gereğinden

Partizan/50



fazla abartılıp, angarya iktisadın kalıntılarının öze ait olmayan bir sorun, önem-
siz bir ayrıntı gibi ele alınması hatası gibi. Kapitalist gelişmenin bu sınırları ve
sınırlılıkları asla gözden çıkarılmadan yeniden yapılandırmanın kırda ve
kentte yaratacağı muhtemel değişiklikleri çözümlemek gerekir. 

Toprağın egemenliğinden paranın egemenliğine doğru bir süreci adım-
ladığımız, eski egemenlik sisteminden yeniye doğru ilerlediğimiz doğrudur;
gelişmenin “yönü”nün pazarın üretici üzerindeki egemenliğine doğru, meta
egemenliğine doğru bir süreci koşullandırdığı ne denli doğruysa, gelişmenin
“an”ının da yarı-feodal iktisatla nitelendiği de o oranda doğrudur. 

Öyleyse her iki organizmanın çizgilerinin buluştuğu bir sosyo-ekonomik
yapıda olunan bir yerde, toprakta ve tüm toplumsal yaşamda angarya ve onun
tüm kalıntılarının temizlenmesi aslolan görevdir. Kapitalizmin gelişme dere-
cesi asla bu görevi ve dolayısıyla devrimimizin karakterini kapı dışarı etmez.
Devrimimizin ilk adımı özü itibarıyla köylülüğün gereksinimlerini ifade eder.
Köylü sorunu devrimimizin temel halkası olarak fevkalade önemini korur. Bu
demektir ki, sosyo-ekonomik ilişkilerin sonucu olarak ortaya çıkan feoda-
lizmle/halk yığınları; emperyalizmle halk yığınları arasındaki çelişmeler mev-
cut sürece damgasını basan temel çelişmeler olarak, bunlardan feodalizm-
le geniş halk yığınları arasındaki çelişme de sürecin özgün aşamasında tayin
edici rolde öne çıkan baş çelişme olarak ülke devrimimizin karakterini tayin
etmede asıl rolü oynarlar. Anlaşılır ki, yarı-sömürge, yarı-feodal statünün em-
rettiği devrim sürecine damgasını vurup niteliğini veren bu çelişmeleri çöz-
mede yöntem demokratik halk devrimidir. Böylece, yarı-feodalizmden dola-
yı anti-feodal, yarı-sömürgecilikten dolayı da anti-emperyalist devrim, zorunlu
eşik olarak karşımıza çıkar. Yeniden yapılandırmanın tarımda yarattığı yı-
kım asla bu temel çerçeveyi kapı dışarı etmez, edemez de.

MKP’nin Kongre Belgelerinde, sorunun “klasik” konuş biçiminden uzak-
laşarak yanlış öncüllerden yanlış sonuçlara varılmıştır. Oysa bu tahlil, Lenin’in
sözleriyle “sadece, materyalist yöntemin ve teorik politik ekonominin orta-
ya çıkarılan araçlarının yardımıyla” olabilir. MKP’nin kapitalist tespiti, onu, dev-
rimin niteliği ve stratejisi konusunda da yanlış sonuçlara sürüklemiştir.

Oysa Kaypakkaya, şu genel tespiti yaparken haklıydı: “Emperyalizmin
geliştirdiği işbirlikçi kapitalizm feodalizmi hiçbir zaman ‘köylü usulü’ hal-
ledemez. Ve feodalizm, kökünden tasfiye edilmediği sürece de köylü kit-
lesi önemli bir devrimci güç olarak mevcut olur ve devrimin muhtevası,
demokratik devrim kalır.” (İbrahim Kaypakkaya, Seçme Yazılar, s. 111, Umut
Yayımcılık, Nisan 2004)

Bu konuyla ilgili son birkaç nokta daha var.

Partizan/51



İlki, diyorlar ki; “emperyalist sermayenin dinamik yasası olarak kar hırsı
ve yol açtığı yıkıcılık bağlamında toplumsal ilişkiyi uzun bir tarihsel süreç içe-
risinde yeni bir duruma evriltmiştir.” (s. 93) 

Demek ki, “emperyalizmin kırbacıyla” ülke kapitalist hale gelmiştir. Ancak
o “dinamik” yasanız neden “kâr hırsı” “yıkıcılık” görevi görsün ki; tam aksi-
ne ekonomik-toplumsal ilişkiyi ileriye ittiğine ve geri olan evrimleşme aşamasını
bir sonrakine doğru “evrilt”tiğine göre, bu ilerici bir rol değil mi? 

Dahası: Ne demek; emperyalist sermayenin dinamik yasası olarak kâr hır-
sı? Kapitalist kâr oranı düşme yasasını anlarız; artı-değer yasası deseniz an-
laşılır; artı-değer temelinde gelişen ve günümüzde kapitalist üretim biçimi-
nin temel yasası olarak azami kâr yasası deseniz gene anlaşılır da; “emper-
yalist sermayenin dinamik yasası olarak kâr hırsını” anlayamıyoruz. Marks Ka-
pital’de bu yasayı böyle mi açıklıyor? Marks: “Artı-değer üretimi, bu üretim
tarzının mutlak yasasıdır” der. (Kapital, Birinci cilt, s. 635) 

Denilebilir ki, biz emperyalist sermaye dedik, bu yasa zaten Marks’ta yok!
Peki bu konuya özel olarak değinen, yani modern kapitalizmin ekonomik te-
mel yasasını açıklayan Stalin’in şu yargılarını da mı incelemediniz mi? Kapi-
talizmin ekonomik temel yasası kavramına en yakın olan artı-değer yasası,
kapitalist kârın oluşum ve büyüme yasasıdır dedikten sonra şöyle açıklar bu
yasanın temel çizgilerini: 

“Kapitalist azami karın, kendi ülkesinin nüfusunun çoğunluğunun sö-
mürülmesi, yıkıma uğratılması ve yoksullaştırılması yoluyla, başka ülkelerin,
özellikle de geri kalmış ülkelerin halklarının köleleştirilmesi ve sistemli bir şe-
kilde yağmalanması yoluyla ve son olarak da azami karın garantilenmesine
hizmet eden savaşlar ve ekonominin askerileştirilmesi yoluyla azami karın
güvence altına alınması.” (Stalin, Eserler, cilt 16, s. 313)

Ayrıca yarı-feodal ilişki ya da yarı-feodal iktisat konusunda söylenen-
ler de önemlidir. Onlara göre bir iktisadi tarz ya feodaldir ya da kapitalist-
tir. Yarısı kapitalist yarısı da feodal bir ilişki olamaz düşüncesi üzerinden böy-
le diyorlar. (s. 36) 

Lenin sorunu böyle mi koyuyor? Hayır.
Marksist anlamda yarı-feodal iktisat nedir: Feodal ve kapitalist iktisadın özel-

liklerini, unsurlarını kendi içinde birleştiren, birincinin nerede bitip ikincinin
kesenkes nerede başladığı hesaplanamayan iktisadi tarzdır. Bu tarzda her iki
iktisadın özelliklerinin yüzlerce çeşidi içiçe harmanlanır, birbirine karışır. Yok-
sa yarısı feodal ve yarısı da kapitalist değildir. Lenin sorunu böyle koyar. Le-
nin: “Rusya’da bugünkü toprakbeyliği iktisadı, içinde kapitalist ve derebeyi
iktisadının çizgilerini birleştiriyor.”

Partizan/52



Devamla: “Fakat bütün durumları birer birer saymak ve serfliğin nerede
son bulduğunu, katıksız kapitalizmin nerede başladığını deyim yerindeyse ec-
zacı terazisiyle tartmak, kendi kılı kırk yarıcılığını Marksistlere mal etmek de-
mektir! Küçük bir bakkaldan aldığımız gıda maddelerinin fiyatının hangi bö-
lümünün emek değerine, hangi bölümünün tefeciye düştüğünü vs. hesap-
layabilmemiz imkansızdır.” (Lenin, Seçme Eserler, Cilt 3, s. 147)

Bundan daha açık ve anlaşılır bir şey olabilir mi? Lenin, 1900’lerin başın-
da 19 eyalette kapitalist iktisat, 17 eyalette angarya iktisadı ve 7 eyalette de
her iki iktisat biçiminin çizgilerini birleştiren bir sistemin, yani yarı-feodaliz-
min egemen olduğunu açıklar.

DEVRİMİN NİTELİĞİ VE STRATEJİSİ
MKP III. Kongresi kapitalist ekonomik yapının sonucu olarak sınıflar mev-

zilenmesinde de geleneksel görüşlerini terk edip proletaryayı önder ve te-
mel güç, milli burjuvaziyi ise, sermaye gruplarına yedeklenmiş olarak ele
alıyor. Kongreye göre, milli burjuvazi, bu özelliğini, milli niteliğini yitirmiştir.
Kongre Belgelerinde, halk sınıfları kapsamına; proletarya, yarı-proletarya,
kent ve kır küçük burjuvazisi; halk düşmanları kapsamına ise; çok uluslu
tekel sahipleri, komprador tekelci kır kent büyük burjuvazisi ve buna ye-
deklenmiş az sayıda orta burjuvazi ve tali duruma düşen az sayıdaki top-
rak ağaları sınıfı konmuş.

Kongre Belgeleri, devrimin niteliği konusuna da şu açıklamayı getiriyor: 
“Devrimimizin niteliği sosyo ekonomik yapı ilişkilerine bağlı olarak şekil

alan demokratik devrimin görevlerini üstlenen sosyalist devrimdir. Devrimin
yolu ise sosyalist halk savaşıdır.” (s. 91)

Daha ileride de şöyle deniyor: 
“Sosyalist devrim, iktidardaki emperyalizme bağımlı olan komprador tek-

elci burjuvaziye karşı proletaryanın öncü ve temel güç olarak başlattığı ve kent
ile kır küçük burjuva kesimlerinin müttefik olduğu sosyalist halk savaşı stra-
tejisi aracılığıyla icra edilir.” (s. 94)

1-) Devrimin niteliği 
Kaypakkaya’ya başvurarak konuya girelim. Ne demişti bir önceki ara başlı-
ğın sonlarında aktardığımız pasajında: Emperyalizmin geliştirdiği işbirlikçi ka-
pitalizm feodalizmi hiçbir zaman “köylü usulü”  halledemez. Dolayısıyla feo-
dalizm kökünden tasfiye edilmediği sürece de köylü kitlesi önemli bir dev-
rimci güç olarak mevcut olur ve devrimin muhtevası da demokratik devrim
olarak kalır. 

Partizan/53



Kaypakkaya biliyordu ki, köylü usulü hal tarzı, devrimci tarz ya da güç-
lü bir köylü isyanıyla feodal üretim ilişkileri “kökünden” kazınmadıkça de-
mokratik devrim, feodalizmle halk yığınları arasındaki çelişmenin temel yön-
temi olmaya devam eder. Bu son derece önemli bir saptamadır ve Lenin’in
tespitleriyle de uyum halindedir. Lenin de Rusya örneğinde aynı şeyleri söy-
ler. Lenin Rusya’da serfliğin kalıntılarını hiçbir zaman “öze ait olmayan bir so-
run olarak” ya da “tali önemde bir iktisat”, ya da “önemsiz bir ayrıntı olarak”
ele almadı. Dönemin Lenin’in çalışmalarına eğilme olanağı bulanlar, Lenin’in
Skvorzov-Stepanov’a 29 Aralık 1909 tarihli mektubunu ve bu mektupta ta-
rım sorununu es geçen ve de bundan hareketle demokratik devrimin üze-
rinden atlayan Skvorzov-Stepanov’a karşı bu sorunun, temel, birinci sınıf,
ulusal önemde bir sorun olduğunu açıklıkla dile getirdiğini ve konumuza dair
aynı konudaki diğer polemik yazılarını iyi bilirler. Ve biz bunları daha önce
ayrıntılı bir biçimde aktarmıştık.

Rusya’nın “Prusya yolu”na girmiş olması ya da bu yol için son derece ol-
gunlaşmış olması, ya da burjuva iktisat için koşullarının son derece olgunlaşmış
olması ya da kapitalizmin ulaştığı gelişme derecesi, hiçbir biçimde tüm top-
lumsal yaşamda angarya iktisadının kalıntıları temizlenmedikçe “köylü tarım
devrimi”ni yaşamın kenarında bırakmadı ve demokratik devrimin üzerine çar-
pı işareti konmadı Lenin’ce. Çarpı işareti konmadı çünkü, feodal kalıntılar
(MKP’nin tali önemde gördüğü bu durum) özel olarak köylü kitlelerinin ya-
şam seviyesi, genel olarak da tüm toplumsal düzen ve tüm toplumsal geliş-
me üzerinde baskının esas biçimiydi, ilerlemenin yazgısını belirlemede
“frenleyici engeller”di. Bu engellerden kurtulmanın tek yolu ise demokratik
devrimdi. Ve hatta 1913 yılında “eski biçimiyle tarım sorunu Rusya’da gün-
demden kalkmıştır” diyen N. Rojkov’a verdiği yanıtta Lenin, Rojkov’un yak-
laşımını tümüyle yanlış ve tasfiyeci niteler ve tarım sorununun Rusya’da de-
mokratik devrimin özünü, temelini oluşturduğunu ısrarla yineler. Tarım so-
rununun özünü de, “köylülüğün, çiftlik beyi toprak mülkiyetini ve Rusya’nın
tarım ilişkilerinde ve dolayısıyla ülkenin tüm sosyal ve politik kurumlarında
angarya iktisadının kalıntılarını yok etme mücadelesi” olarak görür. 

Soru şudur: Toprak ve arazide özel mülkiyetin kaldırılması ve dolayısıyla
kırın geniş emekçi kitlelerinin feodal ve yarı-feodal ilişkilerin köleleştirici bas-
kısından kurtarılması nasıl ve hangi yöntemle başarılacaktır? Dahası, feoda-
lizmle geniş halk yığınları arasındaki baş çelişmenin çözümü hangi yöntem-
le ve hangi biçimde olacaktır? Bu soruya verilecek yanıt, devrimimizin pers-
pektifleri ve yolu konusunda verilecek yanıttır da. Bu aynı zamanda, köylülüğün
devrimimizdeki tarihsel ve devrimci rolünün apaçık saptanması da olacaktır. 

Partizan/54



Hangi yöntemle sorusuna verilecek yanıt elbette ki, demokratik halk dev-
rimi olacaktır. Bu yöntemi önümüze süren etken, ülkemizin yarı-sömürge, yarı-
feodal karakteridir. Bu niteliğin dolaysız sonucu olarak şekillenen çelişkilerin
ana ekseni, demokratik halk devrimini temel güzergah olarak, devrimimizin
temel yöntemi olarak öne çıkarır. Ancak bir köylü devrimi feodal kalıntıları ta-
mamen ortadan kaldırabilir. Üretici güçlerde gerçek bir gelişmeyi sağlayan,
kapitalizm öncesi ilişkileri tümüyle ve tüm kölelik gelenekleriyle geride bıra-
kan biricik zorunlu yol budur. Gerçek kapitalist gelişmesi “üstten” emperya-
listlerce elinden alınan bir toplumda, angarya iktisadı ve onunla bağlantılı ka-
lıntılarını, borç köleliği, çalışarak ödeme sistemi, toprağa bağlılık, kişisel bağ-
lılık ve “ekonomik dışı zor”u bütün temelleriyle birlikte ortadan kaldıracak şey,
yalnızca demokratik devrim olabilir. Kırda egemen unsurun kır burjuvazisi de-
ğil, kapitalist iktisat değil; tefecilik ve büyük toprak mülkiyetinin olduğu bir yer-
de, geri teknik, dağınık üretim araçları ve eskimiş üretim tarzının bir ayrıntı
değil, tüm toplumsal ve iktisadi yaşam üzerinde egemen olduğu bir yerde,
devrim, ancak tüm ortaçağ engellerinin toprak üzerindeki egemenliğine son
verecek olan demokratik halk devrimi karakterinde olabilir. Feodalizmin, em-
peryalizmin çıkarları ölçüsünde çözüldüğü ama tasfiye edilemediği bir yer-
de, kapitalizmin çizgileriyle feodalizmin çizgilerinin birlikte harmanlandığı bir
iktisadi biçimin egemen olduğu bir yerde, Kaypakkaya’nın sözleriyle, köylü
kitlesi önemli bir devrimci güç olarak mevcut olur ve devrimin muhtevası, de-
mokratik devrim olarak kalır. 

İktisadi gelişmenin dengesizliği, bazı bölgelerde feodal ilişkileri daha faz-
la çözüme uğrattığı halde, bazı bölgelerde bu çözülme daha güdük düzeyde
kalır ve ortaçağ ilişkileri etkisini kuvvetle hissettirir. Somut olarak ele alındı-
ğında ülkemizin Türkiye Kürdistanı ile batısı arasında bu farklılığı görmek müm-
kündür. Dolayısıyla, demokratik halk devriminin tüm bölgeler açısından aynı
oranda öneme sahip olması düşünülemez. Bu önem, ileri bölgeler için, ör-
neğin Ege ve Trakya için daha azken, geri bölgeler için, örneğin Türkiye Kür-
distanı için daha fazladır ve bu, iktisadi gelişmenin dengesiz karakteri dola-
yısıyladır. Ama ne var ki, eşitsiz gelişmenin sonucu olarak feodal ilişkilerin daha
fazla çözüme uğradığı ve toprak devrimine olan gereksinimin bir ölçüde azal-
dığı bölgelerde bile, kırın emekçi yığınlarının demokratik devrim hareketin-
deki rolü, önemini korumaya devam edecektir. Zira, demokratik devrim ha-
reketi, kırın yoksul ve bilinçsiz kitlesi için demokratik ortam sağlamak ve arta
kalan serflik kalıntılarından kırı köklü biçimde temizlemesi ve de ülkeyi iktisadi,
siyasi ve her türlü emperyalist bağımlılıktan kurtarması bakımından önemi-
ni sürdürecektir. Anlaşılır ki, en ileri bölgeler açısından bile önemi azalması-

Partizan/55



na, muhtevası büzülmesine, görevleri sınırlanmasına karşın, demokratik halk
devrimi, özellikle ülkemizin geniş bölgeleri açısından tüm ülkenin iktisadi ve
toplumsal yaşantısını serflik kalıntılarının baskısından kurtarması bakımından
tayin edici önemini bütünüyle korumaktadır. Kaypakkaya’nın isabetli sözle-
riyle; “Yarı-sömürge, yarı-feodal bir ülkede feodalizmin zayıflığı, toprak dev-
riminin görevlerini azaltır veya sınırlarını daraltır, o kadar.”(abç)

Toplumsal taban olarak köylülük ayağına dayalı ulusal sorununu henüz çö-
zememiş, bu köylülüğü tarla yaşamının yalnızlığından kurtaracak iktisadi dü-
zeyi henüz yakalayamamış, derebeyi iktisadı besleyen feodal hukuk cende-
resinin kahredici baskısını henüz üzerinden atamamış, tüm toplumsal yaşam
üzerindeki gelişmenin “frenleyici engeli” feodal sömürü biçimlerinin kıskacını
henüz bütünüyle kıramamış, burjuva devrimleri tarihi trenini yakalayamadan
yabancı kapitalizmin sömürü zinciriyle eli kolu bağlanarak emperyalizmin arka
bahçesine dönüşmüş olan ülkemizde devrimimiz demokratik halk devrimi-
dir ve bu devrimin temeli ve içeriği toprak devrimi tabanına dayalıdır.

Bu nesnel gerçeğe karşın, kapitalizmin gelişme derecesini fevkalade abar-
tıp feodal kalıntıları “öze ait” olmayan bir sorun olarak “önemsiz” bir şeymiş
gibi görmektedir III. Kongre. Bu özümlenememiş teorik açmaz, MKP’yi tas-
fiyeci kulvara sürüklemiştir. Gelişmenin “sol”undan atağa kalkan tasfiyeci-
revizyonizm, devrimin tarihsel perspektifini atlayarak demokratik devrim ye-
rine sosyalist devrim ile devrimin temel gövdesi köylülüğe sırtını çevirerek
ve de devrimci birleşik cephenin stratejik bir bileşeni olarak milli burjuvazi-
yi karşı-devrim saflarına iteleyerek güncel görevlerine ve bu arada demokratik
devrimin görevlerine sırtını dönen bir yola, tasfiyecilik yoluna Troçkizm’in tez-
leri üzerinden sürüklenmiştir.

Devrimimizin ilk adımı, özü itibarıyla köylülüğün gereksinimlerini ifade eder;
köylü sorunu devrimimizin ilk elden temel halkası olarak karşımıza çıkar. Bu
ilk halkanın ekonomik temeli bunu emreder. Bu demektir ki, devrimimizin bu
ilk adımının, toprak uğruna mücadelenin ekonomik özü, toprak ağalarının top-
raklarına zoralım uygulamak, kırsal alandaki hazine toprakları da dahil olmak
üzere bu toprakları tüm köylülüğe dağıtmaktır. Yani devrimimizin bu ilk adı-
mı, toprağın topraksız ve az topraklı, yani piramidin en altındaki köylü lehi-
ne yeniden paylaşılmasını ve dolayısıyla, kırın üretim ilişkilerinde temel de-
ğişikliğe giden yolu açması bakımından gereklidir. Anın ertelenemez görevi
budur. Bu başarılı bir devrimle çözümlendiği an, tarımın devrimcileştirilme-
si, tarım alanındaki üretici güçlerin gelişmesi önündeki engeller ve dolayısıyla,
köylülüğün sefil yaşam koşulları tümüyle ortadan kaldırılmış olur. Bu ilk adım,
ekonomik özü bakımından burjuva çerçevede de olsa, ikinci adım için yol aç-

Partizan/56



ması, siyasal iktidarı proletarya önderliğinde devrimci sınıflara vermesi ba-
kımından ve nihayet, sosyalizmin önkoşullarını oluşturması açısından pro-
letaryanın gelecekteki amaç ve hedefleri eksenine kilitlenmiş bir adımdır. 

Böylesi koşullarla kuşatılmış bir toplumun demokratik, özgür ve bağım-
sız bir toplum haline gelebilmesinin yolu, yarı-sömürge, yarı-feodal toplum
içinde uç veren anti-emperyalist, anti-feodal çelişmelerin çözülerek yeni de-
mokratik iktidarın, yani halk iktidarının kurulması, oradan sosyalizm ve altın-
çağa ulaşılmasıdır. Bu çelişmeleri çözmenin yöntemi ise, yeni demokratik dev-
rimdir. Böylesi bir devrimin yöneldiği hedefse emperyalizm, feodalizm ve kom-
prador kapitalizmdir.

Mao’nun dediği gibi: “Yeni Demokratik Devrim, proletarya önderliğindeki
geniş halk kitlelerinin anti-emperyalist ve anti-feodal devrimidir.” (Seçme Eser-
ler-II, s. 327) Mao demokratik devrimin özünü anti-feodal, anti-emperyalist çe-
lişmelerin oluşturduğunu saptamıştır.

MKP’nin devrimimizde köylülüğü atlayan Troçkizm bulamaçlı “sol”a sıç-
rayan teorisi “anın” değil, “geleceğin” teorisini yaparak devrim perspektifini
yitiren kulvarda yol almakta ve ülkemiz devriminin somut görevlerine yüz çe-
virerek “tarihi oyuna getirme”  ve bir sonraki “aşamaya”  atlama teorisidir. 

MKP Kongresi, demokratik devrimi yadsımakla, Stalin’i yinelemek gere-
kirse, yalnızca “tarihsel sürecin bu gerekli aşamasını ateşe atıp” yakmakla kal-
madı; daha da önemlisi, sosyalist devrim dönemine denk düşen stratejik slo-
gana sarılmak yerine, bir önceki devrim aşamasının sloganını yontarak bu-
lamaç halindeki teorisinin “düzelticisi” haline getirerek, kendi “hizmetkârı” du-
rumuna düşürdü. 

Belgelerde ne denmişti? 
“Sosyalist devrim, iktidardaki emperyalizme bağımlı olan komprador tek-

elci burjuvaziye karşı proletaryanın öncü ve temel güç olarak başlattığı ve kent
ile kır küçük burjuva kesimlerinin müttefik olduğu sosyalist halk savaşı stra-
tejisi aracılığı ile icra edilir.”(s. 94)

Geçmiş devrim deneyimleri ve özellikle de bu özel duruma en uygun olan
Rus devrimi ispatlamıştır ki, demokratik devrimin geçerli olduğu durumlar-
daki temel slogan; proletaryanın mevcut iktidardaki güçlere karşı “tüm köy-
lülükle”, yoksul ve orta köylülükle birlikte demokratik devrimi başarmasıdır.
Devrim, sosyalist devrim haline geldikten sonra, tüm köylülükle birlikte yü-
rüme sloganı, yerini, yalnızca “yoksul” köylülükle birlikte sloganına bırakır. 

Rus devrimi deneyiminde devrimin birinci aşamasında, yani 1905’ten 1917
Şubat dönemindeki demokratik devrim aşamasına dek temel slogan şudur:
“Proletarya, kuvvet yoluyla otokrasiyi ezmek ve burjuvazinin tutarsızlığını et-

Partizan/57



kisiz hale getirmek için köylü yığınlarıyla ittifak kurarak, demokratik devrimi
sonuna kadar götürmelidir.” (Lenin, Demokratik Devrimde Sosyal-Demok-
rasinin İki Taktiği, s.119) 

İkinci aşamasındaysa, yani 1917 Mart’ından 1917 Ekim’ine dek olan sos-
yalist devrim aşamasındaysa, temel ya da stratejik slogan şudur: “Proletar-
ya, kuvvet yoluyla burjuvazinin direncini kırabilmek için, köylülüğün ve kü-
çük burjuvazinin kararsızlığını etkisiz hale getirmek için, halkın yarı-proleter
unsurlarıyla ittifak kurarak sosyalist devrimi başarmalıdır.” (age, s. 119,120)

Görülüyor ki Lenin’in yaklaşımı ile MKP’nin tespitleri arasında temelden
fark var. Burada son derece önemli olan şey, MKP’nin kır küçük burjuvazi-
si konusundaki tutumudur; yani orta köylülük konusundaki tutumu. Bir yan-
dan sosyalist devrimi gündeme getirmek, ama öte yandan, demokratik dev-
rimin köylülük konusundaki ya da daha tam anlatımıyla orta köylülük ko-
nusundaki sloganından vazgeçmemek. Devrim eğer demokratik devrim aşa-
masındaysa, slogan gayet açıktır: Tüm köylülükle birlikte; yok eğer bu aşa-
ma yerini sosyalist devrim aşamasına bırakmışsa, burada, köylülük konu-
sundaki slogan; “yalnızca” yoksul köylülükle birlikte sloganıdır. Yoksul köy-
lülük denen şey de Lenin ve Stalin’in ifade ettiği gibi yarı-proleterler kap-
samındadır. MKP, sosyalist devrim diye tuttursa da devrimin bir önceki aşa-
masının köylülük konusundaki bu temel sloganından kopmadığı sürece de
sosyalist devrime denk düşen sınıf mevzilenmesi tabelası altında demokratik
devrim ufkunu aşamadan kalakalıyor. 

Ne ki köylülük konusundaki bu temel sloganda açık bir fikre sahip olun-
madıkça da devrim konusunda da açık bir yönelime sahip olunması başarı-
lamaz. MKP’nin içine düştüğü durum tam da budur. Köylülük konusundaki
temel sloganını “sınıf güçlerinin Marksist bir incelemesine” dayandırmayan;
“devrimci güçlerin sınıf mücadelesi cephesindeki düzenlemesini” doğru bir
şemaya oturmayan bir örgütün, arabayı çamura saplaması kadar doğal bir
şey de olamazdı. Şu unutmamalıdır; yukarıda Lenin’den aktardığımız pasaj-
da da görüldüğü gibi, sosyalist devrimde, “köylülüğün ve küçük-burjuvazi-
nin kararsızlığını etkisiz hale getirmek için” proletarya önderliğinde yarı-pro-
leterlerle ittifak kurulur. Eğer orta köylülük sosyalist devrimin bir bileşeni ise
ya da MKP’nin ifade ettiği gibi, “Proletarya partisi, başta öncü ve temel güç
olarak işçi sınıfı önderliğinde yoksul ve orta köylülere de dayanarak” (s. 273)
ülke çapında siyasi iktidarı ele geçirecekse; bu devrime sosyalist devrim den-
mez; orta köylülükle “birlikte” yürüdüğünüz sürece devrimimiz ekonomik ve
toplumsal olarak burjuva devrimdir, sosyalist devrim değil ya da Lenin’in söz-
leriyle “… köylülüğün tümüyle birlikte yürüdüğümüz sürece bizim devrimi-

Partizan/58



miz burjuva bir devrimdir.” Böylesi bir devrimde köylülere dayanılmaz; tam
aksine onların “kararsızlığı” “etkisiz” hale getirilir. 

Bu bakımdan MKP’nin belgelerde, kent ve kır küçük burjuva kesimlerini,
orta köylülüğü müttefik olarak görme yargıları, demokratik devrim ile sosyalist
devrimin temel sloganlarını çarpıtmaları ve MLM’nin köylü sorunundaki stra-
tejik sloganlarını tıpkı demokratik devrim aşamasını ateşe attıkları gibi ateşe
atmalarıdır. 

Baş çelişme de apayrı bir handikabıdır MKP’nin.
Kongre’nin baş çelişme anlayışı başlı başına bir sorundur; hem eklektik

yapısı ve hem de çelişkili ifadeleriyle. Kongre’ye göre, komprador tekelci bur-
juvazi “Türkiye Kuzey Kürdistan özgülünde” tüm yaşama damgasını vuran sı-
nıftır. Böylece de “başlıca çelişkiler içerisinde somut olarak baş çelişki, em-
peryalizm ve komprador tekelci kapitalizm ile geniş halk yığınları arasında-
ki çelişki olarak değişikliğe dönüşmüştür.” (s. 96)

Belgeler, bir başka yerde de bu yukarıdaki baş çelişki tespitini boşa çıka-
ran ikinci bir tespit yapıyor ve şöyle açıklıyor baş çelişkiyi; “Çok sayıda baş-
lıca çelişmenin bulunduğu bu karmaşık süreçte bütün çelişmelerin gelişmesini
tayin ve onlar üzerinde etki icra eden çelişki ise (baş çelişki), uluslararası em-
peryalizme bağımlı komprador tekelci kapitalizm ile çeşitli millet ve azınlık
milletlerden geniş halk yığınları arasındaki çelişkidir. Bu çelişmenin özünü
komprador tekelci burjuvazi ile geniş halk yığınları arasındaki çelişme oluş-
turmaktadır.”

Sonraki paragrafta ise, bir öncekini yadsıyanı da yadsıyor ve gene ilk baş
çelişmeye geri dönüyor. Söylenen şu: “Baş çelişki, emperyalizm, komprador
tekelci burjuvazi ile geniş halk yığınları arasındaki çelişkidir.” (s. 257)

Baş çelişki hangisidir? Emperyalizm, komprador tekelci burjuvazi ile halk
arasında mı yoksa komprador tekelci burjuvazi ile halk arasında mı? Yani baş
çelişki içine emperyalizm giriyor mu, girmiyor mu?

Her şeyden önce, MKP’nin Kongre Belgeleri, bu çelişkili yaklaşımlarıyla
baş çelişme sorununu bulandırmıştır. Bu da mevcut kafa karışıklığını göste-
riyor. Emperyalizmin dahil edildiği bir baş çelişme anlayışı, bu sorunda Mao’ya
özgü ifade biçimlerine kur yapan (bu ifadeyi Marks, Hegel bağlamında kul-
lanmıştı) MKP için öldürücü olur. Çünkü Mao, karmaşık bir süreçte birden faz-
la çelişki varsa bunların içinde yalnızca bir tanesi baş ve belirleyici olur; ge-
risi ikincil derecede rol oynar der. Bu bakımdan komprador tekelci burjuva-
zi ile emperyalizm tek bir çelişki değil, iki ayrı çelişmedir. Bu bakımdan MKP’nin
“Çok sayıda başlıca çelişmenin bulunduğu bu karmaşık süreç” diye başladığı
cümle Mao’dan beslenen bir cümle. Ancak MKP, kur yaptığı bu cümleye uy-

Partizan/59



gun hareket etmiyor; baş çelişmeye hem emperyalizmi ve hem de komprador
tekelci burjuvaziyi dahil ederek Mao’nun yargılarını boşa çıkarıyor.

Yanıtlanması gereken şudur: Yarı-feodal ilişkilerin tasfiye değil, çözüldü-
ğü ama “kökünden tasfiye edilmediği sürece” (Kaypakkaya) bir yerde ve hat-
ta bu çözülmenin derinleştiği yerde bile Kaypakkaya’nın deyimiyle “devrimin
muhtevası, demokratik devrim olarak kalacaktır”. Demokratik devrim yön-
teminin çözdüğü baş çelişme de feodalizmle geniş halk yığınları arasındaki
çelişmedir. Mao çözümlemiştir; farklı çelişmeler farklı yöntemlerle çözümle-
nirler. Nasıl ki, proletarya-burjuvazi çelişmesi sosyalist devrim yöntemiyle çö-
zümleniyorsa; feodalizmle geniş halk yığınları arasındaki çelişme de demo-
kratik devrim yöntemiyle çözülür. Mao’nun bu genel ve temel formülü dün
olduğu gibi bugün de geçerliliğini koruyor. Bilinir ki, her şeyin gelişme sürecinde
olduğu gibi, toplumumuzun toplumsal gelişme sürecinde de çok çeşitli çe-
lişmeler mevcuttur. Bu çelişmeler içinde, içinde bulunulan devrimci sürece
niteliğini veren çelişme ya da çelişmeler temel, devrimci sürecin gelinen öz-
gün aşamasına damgasını basan çelişme de baş çelişme olarak şekillenir. Baş
çelişme, toplumun toplumsal evrimleşmesi sürecinde diğer tüm çelişmeler
üzerinde etkili olan, bu çelişmelerin varlığını ve gelişmesini derinden etkile-
yen başta gelen çelişmedir. Feodalizmdeki çözülmenin derinleştiği ama kök-
lüce tasfiye olamadığı, ulusal sorunun çözümsüzce orta yerde durduğu, em-
peryalizmin kapitalizm öncesi sömürü biçimlerini ayakta tuttuğu, feodalizmin
kendine özgü sopasının iktidara ortak olduğu ve dahası, tüm toplumsal ya-
şam üzerinde kapitalizm öncesi biçimlerin kahredici baskısının özellikle köy-
lerde devam ettiği ve de feodalizmin özelikleriyle kapitalizmin çizgilerinin içi-
çe geçtiği ülkemizde, baş çelişmenin, elbette ki, feodal sistemle-geniş halk
yığınları arasındaki çelişmeden başkası olamayacağı apaçık bir gerçektir.

Sosyalist devrim, burjuvazi-proletarya baş çelişmesini çözmedeki anah-
tardır. Peki MKP ne yapıyor? Baş çelişkinin içine hem emperyalizmi ve hem
de kapitalizmi birlikte yerleştirmenin yanında burjuvazinin kutupsal zıtlığı ola-
rak proletaryayı alacağına halk yığınlarını koymaktadır. Bu bağlamda bur-
juvazinin karşıtı (esas ve temel olarak) halk değil, proletaryadır; bu baş çe-
lişkideki “iç birlik” ancak böyle sağlanabilir. Kapitalizm, toplumu burjuvazi-
proletarya anti-tezlerine parçalar; burjuvazi-halk şeklinde değil. Kapitalist top-
lumda burjuvazi, anti-teziyle, kendi yıkılışının unsuru olan sınıfla, yani pro-
letarya ile eyerlenmiş olarak yer alır. Yok eğer komprador tekelci burjuvazi-
nin egemen olduğu bir yerde onun kutupsal zıtlığı olarak proletaryayı bu den-
klemden söküp atar da yerine halkı koyarsanız, bu demektir ki, siz buna sos-
yalist devrim deseniz de baş çelişme tespitiniz demokratik devrimde çakılı

Partizan/60



kalmaktadır. Ve böylesi bir saptama, kapitalist bir toplumdaki sınıflar mev-
zilenmesiyle de örtüşmektedir. Köylülüğü temel güç olmaktan çıkarıp işçi sı-
nıfını temel güç haline getiren Kongre, neden bu “temel gücü” yani prole-
taryayı değil de “halk yığınlarını” bunların yerine koyar? Eğer ülkede prole-
tarya temel güçse, bunun baş çelişmede de bir karşılığının olması gerekmez
mi? Bu da Belgelerin bir başka açmazı. Milli burjuvazi konusunda da aynı çe-
lişkili yargıları var. “… milli burjuvazi emperyalist sömürgecilik sonucu ka-
pitalist üretim ilişkilerinin hakim hale gelmesi sonucunda çözülerek kom-
prador tekelci kapitalizm ile kent ve kır küçük burjuvazi olarak nitelik deği-
şikliğine evrilmiştir.” (s. 96)

Devam edelim: “Böylece milli burjuvazi de bu ekonomik işleyiş içinde, ba-
ğımsızlığını yitirerek bir bölümü iflas ederek yok olmuş, bir bölümü kom-
pradorlaşmış, bir bölümü ise orta burjuva nitelikte taşeronlaşma ya da baş-
ka biçimlerde büyük sermaye gruplarına yedeklenmiştir.” (s. 90)

Bir yerde milli burjuvazinin komprador tekelci kapitalizm ve kent-kır kü-
çük burjuvazisi olarak nitelik değiştirdiğini söylerken, bir başka yerde de mil-
li burjuvazinin sermaye gruplarına yedeklendiğini iddia ediyorlar. Yani bütü-
nüyle karşı-devrimci saflara iltihak ettiğini söylüyorlar. “Az sayıdaki orta bur-
juvazi”yi de devrimin düşmanları kapsamında görerek sınıf mevzilenmesini
bu eklektik yaklaşım üzerinden şöyle kuruyorlar: Halk sınıf ve tabakalarını pro-
letarya, yarı-proletarya, kent ve kır küçük burjuvazisi; devrimin düşmanları-
nı ise, “çok uluslu tekel sahipleri, komprador tekelci kır kent büyük burjuva-
zisi, bu sınıflara yedeklenmiş az sayıdaki orta burjuvazi ve tali duruma dü-
şen az sayıdaki toprak ağaları sınıfları oluşturmaktadır.” (s. 90)

2-) Devrimin stratejisi 
Kongre Belgeleri, devrim stratejisi olarak ortaya koyduğu sosyalist halk sa-
vaşı stratejisi hakkında şu açıklamaya yer veriyor: “Türkiye-Kuzey Kürdistan
sosyo ekonomik yapı itibarıyla kapitalisttir. Buna bağlı olarak devrim strate-
jimiz de sosyalist Halk Savaşı stratejisidir.” (s. 97) Bu stratejinin içini de şöy-
le dolduruyor: “… sosyalist Halk Savaşı Stratejisinde, gerilla savaşı da önem-
li ve temel bir güç olarak ele alınacaktır ancak toplu ayaklanma ile eşgüdümlü
bir şekilde ele alınarak yürütülecektir. Kır-şehir diyalektiği olarak telakki edi-
lebilir ya da kavranabilir.” 

Daha ileride şöyle yazılıyor: “Devrimimizin stratejisi, Sosyalist Halk Sa-
vaşı Stratejisidir. Sosyalist Halk Savaşı Stratejisi (SHSS), yarı-sömürge/yarı-
feodal toplumsal sistemlerde geçerli olan Halk Savaşı Stratejisinden fark-
lıdır.” (s. 100)

Partizan/61



Belgeler, yeni demokratik aşamanın yerini sosyalist devrim aşamasına bı-
raktığını ve dolayısıyla, yeni demokratik devrim aşamasında geçerli olan halk
savaşı stratejisinin yerini yeni dönemde sosyalist devrim modeline bıraktığını
söylüyor ve buna uygun olarak da “gerilla savaşı ile toplu ayaklanma biçim-
lerinin yeni tipte birliği ve özgün devrim stratejisi olan Sosyalist Halk Sava-
şı Stratejisine bırakmıştır” diyor. (s. 100)

Daha ileride sosyalist halk savaşı stratejisi için “klasik sosyalist devrim
stratejisi olan toplu ayaklanma stratejisinden de farklıdır” diyerek ayrım nok-
talarını yeni katkı olarak ortaya koyduktan sonra, bu stratejisinin özgünlüğünü
de; halk kitlelerinin yoğun olduğu şehirleri “esas mücadele alanları olarak
belirleyip devrimci savaş süreci içerisinde küçükten büyüye doğru askeri
bağlamda genel halk ayaklanması ve halk ayaklanması geliştirilen yöntem
ve devrimin iktidar organlarının kurulmasını ve kurumsallaşmasını güven-
ce altına alan Partizan Halk Güçleri (PHG) aracılığı ile yürütülecektir” den-
mektedir. (s. 100)

Devrimin niteliği konusundaki kafa karışıklığı bu alanda da fena halde ken-
disini hissettiriyor. Kendi köküyle hesaplaşırken iki ayağıyla birlikte “toplu ayak-
lanma” tabanında ayağa doğrulanlar, bir önceki devrim aşamasının zorunlu
sonucu olan şeyden, halk savaşından da biçimsel olarak da olsa bütünüyle
kopamıyor ve ayakları toplu ayaklanma tabanında olsa da, elleriyle halk sa-
vaşına tutunmaya çalışıyorlar; onu sulandırarak, bozarak ve kendi teorileri-
ne uygun düşecek biçimde karikatürleştirerek de olsa… Böylece de savun-
dukları şey ne toplu ayaklanma ve ne de halk savaşı oluyor. 

Ama biz biliyoruz ki arkamıza aldığımız 20. yüzyıl devrim pratikleri iki dev-
rim stratejisini tanıtlayagelmiştir. Bunlardan biri Rus ve diğeri de Çin devrim
örnekleridir. İlkinde şehirlerden kırlara, ikincisinde kırlardan şehirlere taşındı
devrim. Geride bıraktığımız yüzyılın devrim pratikleri dünya ölçeğinde dün-
yanın şehirlerini değil kırlarını; kırın kendi içinde de kentini değil köyünü te-
mel dayanak aldı. Rusya’yı bir yana koyarsak bütün bir yüzyılımız devrimi “şe-
hirleri kırlardan kuşatan” rotaya kilitledi kendini. Ve bu strateji, “zamanın sı-
navından” geçerek dünyalılaştı ve 20. yüzyıla damgasını vurarak yeterince ve
kuvvetle kendisini kanıtladı. 

Ama biz biliyoruz ki; Mao, Çin ve diğer devrim pratiklerinin sonuçlarından
çıkardığı dersler ışığında MLM yeni tez ve formülleri çözümlemişti. Ve,  bu
iki devrim stratejisi Mao tarafından büyük bir açıklıkla çözümlenmiş ve evrensel
bir karakter kazanmıştı. 6 Kasım 1938 tarihli, “Savaş ve Strateji Meseleleri”
adlı makalesi, devrim stratejileri bakımından yetkinleşmiş teoriyi sunmada ger-
çek bir temel oluşturuyor.

Partizan/62



Bu önemli makalesinde Mao, iktidarın silah zoruyla ele geçirilmesi dev-
rimin başlıca görevi ve en yüksek biçimidir der ve bu Marksist-Leninist dev-
rim ilkesinin evrensel geçerliliğine özellikle vurgu yapar. Buraya kadar olan
teorik tutum bütün klasiklerin de ortak tutumuydu zaten. Mao bu sorunu bu
kadarla bırakmaz, konuyu daha da ilerletir. Konumuzla dolaysızca bağlantılı
olan yere gelir: “Ama” der, “bu ilke aynı kalmakla birlikte, onun proletarya
partisi tarafından uygulanması, değişik şartlara göre değişik şekillerde ifa-
desini bulur.” (Mao, Seçme Eserler II, s. 222) 

Bunu da yani evrensel önemdeki iktidarın silah zoruyla ele geçirilmesi-
ni de kapitalist ve yarı-sömürge, yarı-feodal ayrımı üzerinden çözümler. “Ama
ilke aynı kalmakla birlikte, onun proletarya partisi tarafından uygulanma-
sı, değişik şartlara göre değişik şekillerde ifadesini bulur. Faşist olmadıkları
ya da savaş halinde olmadıkları zaman kapitalist ülkeler içte (feodalizmi de-
ğil)  burjuva demokrasisini uygularlar; dış ilişkilerinde ise kendileri tahak-
küm altında olmayıp, başka ülkeleri tahakküm altında tutarlar. Bu özellik-
lerinden dolayı, kapitalist ülkelerdeki proletarya partisinin görevi, uzun bir
legal mücadele dönemi boyunca işçileri eğitmek, kuvvet toplamak ve böy-
lece kapitalizmi nihai olarak yıkmaya hazırlanmaktır. Bu ülkelerde mesele,
uzun bir legal mücadele, parlamentodan bir kürsü olarak yararlanmak, ik-
tisadi ve siyasi grevler, sendikaların örgütlenmesi ve işçilerin eğitilmesi me-
selesidir. Orada örgütlenme biçimi legaldir, mücadele biçimi de kansızdır
(askeri değildir). Savaş meselesine gelince, kapitalist ülkelerdeki Komünist
Partileri kendi ülkeleri tarafından yürütülen emperyalist savaşlara karşı çı-
karlar. Eğer böyle savaşlar patlak verirse, bu Partilerin siyaseti, kendi ül-
kelerindeki gerici hükümetlerin yenilgiye uğramalarını sağlamaktır. Komünist
Partilerinin vermek istedikleri tek savaş, hazırlanmakta oldukları iç savaş-
tır. Fakat bu ayaklanma ve savaş, burjuvazi gerçekten çaresiz duruma ge-
linceye, proletaryanın büyük çoğunluğu silaha sarılıp savaşmaya kararlı hale
gelinceye ve köylük bölgelerdeki kitleler proletaryaya gönüllü olarak yardım
edinceye kadar başlatılmamalıdır. Ve böyle bir ayaklanma ve savaşı baş-
latmanın zamanı geldiğinde, ilk adım şehirleri ele geçirmek, ardından da
köylük bölgelere ilerlemek olacaktır; tersi değil. Bütün bunlar kapitalist ül-
kelerdeki Komünist Partileri tarafından yapılmıştır ve Rusya’daki Ekim Dev-
rimiyle de doğruluğu ispatlanmıştır.

Çin ise farklıdır. Çin’in özellikleri, bağımsız ve demokratik değil yarı-sömürge
ve yarı-feodal olması, içte demokrasi olmayıp feodal baskı altında bulunması
ve dış ilişkilerinde milli bağımsızlığa sahip olmayıp emperyalizmin tahakkümü
altında olmasıdır. Dolayısıyla, yararlanabileceğimiz bir parlamentomuz ve iş-

Partizan/63



çileri legal olarak grev için örgütleme hakkımız yoktur. Komünist Partisinin
buradaki görevi, esas olarak, ayaklanma ve savaşı başlatmadan önce uzun
bir legal mücadele döneminden geçmek ve önce büyük şehirleri ele geçirip
ardından köylük bölgeleri işgal etmek değil, tam tersidir.

....
Bütün bunlar, Çin ile kapitalist ülkeler arasındaki farkı ortaya koymakta-

dır. Çin’de esas mücadele biçimi savaş, esas örgütlenme biçimi ordudur. Kit-
le örgütlenmesi ve kitle mücadelesi gibi diğer biçimler de son derece önem-
li, hatta vazgeçilemezdirler ve hiçbir şart altında küçümsenemezler; ama on-
ların amacı savaşa hizmet etmektir. Bir savaşın patlamasından önceki bütün
örgütlenme ve mücadele savaşa hazırlık içindir. ...Savaş patladıktan sonra
ise, bütün örgütlenme ve mücadele, savaşla dolaylı ya da dolaysız olarak uyum
içinde yürütülür.” (age, s. 222,223)

Uzunca pasaj, Çin devrim stratejisi ve bu stratejinin kapitalist ülkeler-
le olan ayrım noktaları üzerine inşa edilmiştir. Bu pasajda iki farklı sosyo-
ekonomik yapı üzerinden iki farklı mücadele ve örgütlenme hattını açıklı-
ğa kavuşturuyor Mao. Birincisi kapitalist ülkeler; diğeri Çin türü yarı-sö-
mürge, yarı-feodal ülkeler. 

Eğer söz konusu ülke kapitalistse ve savaş, faşizm gibi çok özel koşullar-
dan geçmiyorsa, buralarda iktidarın silah zoruyla ele geçirilmesi ilkesi, bu ül-
keler Komünist Partileri tarafından daha başından silahlı mücadeleyi esas ala-
rak değil, ayaklanma eşiğine gelinceye dek, uzunca bir legal mücadele ile güç
toplama, işçileri eğitme, parlamentoyu sınıf mücadelesinin bir arenası olarak
kullanma, sendikaları kapitalizmin gerici güçlerine karşı direnişin mevzileri ha-
line getirme görevi üzerinden, sınıfı ayaklanma için hazırlamak, örgütlemek
ve yaygın bir kitle çalışmasını esas almak gibi bir güzergahta yaşayan ger-
çek haline getirilir. Bu gibi ülkelerde “son darbe”, yani ayaklanma, burjuva de-
mokrasisinin sınıfa sunduğu mevzileri kapitalizmi yıkma hazırlığı için verim-
li bir şekilde kullandıktan ve verili özgürlüklerden devrimi hazırlamak için ya-
rarlanıldıktan sonra ancak başlatılabilir. Kaldı ki bu başlatma bile öznel güç-
lerin nesnel güçlerle uygunluğu ekseninde, devrimci durumun deminde ol-
duğu bir anda gerçeklik halini alır. 

Bu demektir ki, bu tür ülkelerde nihai sınıra, ayaklanma sınır taşına varıncaya
dek esas mücadele biçimi askeri değil, kansızdır; örgütlenme biçimi de legaldir.
Ve buralarda devrimin askeri çizgisi “şehirlerden kırları kuşatmak” çizgisidir.
İlk önce şehirlerde toplu ayaklanma ile iktidar ele geçirilir ve ardından bu ele
geçirme kırlara doğru genişleyen halkalar halinde ilerler. 

MKP, I. Kongresinde ise şöyle diyordu, şimdilerde III. Kongrede bir anda

Partizan/64



yadsıdığı teori ile ilgili olarak: “Özcesi Halk Savaşı devrim stratejisi ne basit
bir askeri çizgi ne de ‘Kır şehiri kuşatsın’ derekesine indirgenemez. O, Yeni
Demokratik Devrim genel stratejisi ve siyasi çizgisidir.” (İdeoloji: Marksizm
Leninizm Maoizm, s. 37)

Şunları söyleyen de aynı Kongredir: “… Halk savaşı, ne tek başına bir mü-
cadele, ne bir örgüt ve örgütlenme, ne de askeri savaşa indirgenecek savaş
biçimidir. Hepsinin sentezidir.” (agy., s.94) 

Ve çok daha vahimi, gene aynı Kongre Belgelerinde son gelişmelerle bir-
likte Halk Savaşı konusunda daha yüksek bir bilinç seviyesine erişmiş du-
rumdalar diyen de onlardı. (agy., s. 93)

Her şeyden önce, MKP’nin sosyalist halk savaşı stratejisi halk savaşını su-
landırmaktır. Bizim savunduğumuz halk savaşı yani sosyalist halk savaşı stra-
tejisi yarı-sömürge, yarı-feodal ülkelerde savunulan stratejiden farklıdır de-
mekle işin içinden çıkılmaz. Halk savaşı stratejisi tektir; yarı-sömürge, yarı-
feodal ülkelere özgüdür. Başına sosyalist kelimesi eklemekle içeriği değişti-
rilemeyecek denli gerçektir. 

Yarı-sömürge, yarı-feodal ülkelerde burjuva-feodal faşist iktidarı zapt et-
menin, bu iktidarı emperyalizmin toplumsal dayanağı karşı-devrimci sınıflardan
çekip almanın en net, en fevkalade yoludur halk savaşı. Ancak şu apaçık bir
doğrulukla ortaya konmalıdır ki, halk yığınlarının bu tür ülkelerde “aşağıdan”
gelen her dolaysız ve doğrudan girişkenliği, yani “devrimci zor”u halk sava-
şı sayılamaz. Devrimci silahlı mücadelenin “halk savaşı” sayılabilmesi için şu
özellikleri içermesi gerekir. 

Birincisi, bu devrimci silahlı mücadelenin “uzun süreli savaş stratejisi”ne
dayanması zorunludur. Düşmanın güçlü, devrimin güçlerinin zayıf olduğu yarı-
sömürge, yarı-feodal bir ülkede, bu güçlülük/zayıflıklar özdeştir ve dolayısıyla
bu iki yan doğru bir politikayla karşıtına dönüşür. Kaldı ki, düşmanın yalnız
güçlü, halk güçlerinin de yalnız zayıf yanları değil, kendi içinde özdeşlik oluş-
turan bir de tersi yanları vardır. Yani düşmanın kuvvetli oluşu yanında zaaf-
ları, devrimin güçlerinin de zayıf yanları yanında üstün yanları var. Zira, dev-
rimin güçlerinin zayıflığı ve düşmanın güçlerinin kuvvetli oluşu mutlak değildir,
bunlar göreli, geçici ve koşulludur. Devrimci savaşın uzun bir süreye yayıl-
ması ve uzun süreli bir savaş stratejisi içinde mevcut durum tersine dönecek;
güçlü olan düşmanın güçlü yanları zamanla zaaflarıyla aşınıp azalacak; dev-
rim güçlerinin de zaafları ve dezavantajları giderilip tali plandaki üstün yan-
ları adım adım öne çıkarak sürece damgasını vuracaktır. 

Anlaşılır ki, her iki tarafın da karşılıklı durumu, her iki tarafı etkileyen un-
surların karşılıklı ilişkisi savaşın uzun süreli niteliğini belirler. Uzun süreli sa-

Partizan/65



vaş stratejisi içinde çabuk sonuçlu taarruz muharebe ve harekâtlar bu stra-
tejinin zorunlu bir koşulunu oluşturur. 

İkincisi, kızıl politik üs alanlarını “uzun süreli savaş stratejisi”nin temel bir
bileşeni olarak görmesidir. Kızıl üs alanları, gelecekteki Demokratik Halk İkti-
darının rüşeym halindeki çekirdekleridir. Düşmanın güçlü ve amansız bir sa-
vaş verdiği bir yerde, donanımlı ve güçlü düşman karşısında, devrimci güç-
ler donanımsız ve zayıf; ama düşman gerici ve haksız bir savaş, devrimci güç-
lerse zayıf ama haklı ve ilerici bir savaş veriyor. Bu karşıtlık denklemi, bu kar-
şıtların birliğinin ikiliği ancak uzun süreli bir savaş strateji ile tersine çevrile-
bilir ve doğru bir çizgi ve politika, zayıf olan güçleri adım adım küçükten bü-
yüğe doğru geliştirebilir, kırların derinliklerinde kurulan üs alanları da bu sü-
recin süreğen bir özelliği ve vazgeçilemez temeli olarak ortaya çıkar. 

Uzun süreli savaşın amansızlıkla birleştiği bir yerde üs bölgeleri uzun sü-
reli savaşı sürdürmenin “olmazsa olmaz” ilkesidir. Düşman güçlerini en güç-
lü, en örgütlü, en sıkı güvenlik ağı ile kuşatılmış alanda bugünden yarına yen-
mek mümkün olmadığına göre, en yumuşak yerinde, güç dengesinin pek le-
hinde olmadığı kırlarda dize getirmek ve buraları devrimin kalelerine dön-
üştürmek ve buralardan şehirleri kuşatmak bakımından kırın derinliklerinde
devrimci üs bölgeleri oluşturmak yarı-sömürge, yarı-feodal koşulların zorla-
yıcı baskısının sonucudur. 

Bu alanlar, gerillanın ve tüm devrimci güçlerin devrimci savaşta soluklandığı
ve nefes aldığı yerler; güçlerini devşirdiği ve eğitimini tamamladığı cephe ge-
risidir. Üs bölgeleri, geri iktisat tabanına dayanan her yarı-sömürge ülkenin
devrimci savaşında devrimci güçlerin dayanması gereken askeri, iktisadi, si-
yasi ve kültürel alanlardır. Mao’nun sözleriyle, “üs bölgeleri, gerilla kuvvet-
lerinin stratejik görevlerini yerine getirirken ve kendilerini koruyup geliştir-
me, düşmanı yok etme ve kovma amacına ulaşırken dayandıkları stratejik üs-
lerdir.” (Seçme Eserler II, s. 88) Ve “üs bölgeleri olmadan gerilla savaşı uzun
süre devam edemez ve gelişemez.” 

Üçüncüsü, şehirlerin kırlardan kuşatılması tabanına yaslanmasıdır. Bu, ilk
iki özelliğin bir bileşenidir. Ve dolayısıyla yarı-sömürge, yarı-feodal statünün
doğrudan sonucudur. Devrim ile karşı devrim arasındaki güç dengesi kırlar-
da devrimci güçlerin, şehirlerde ise düşman güçlerinin lehine bir durum ya-
ratır. Uzun süreli savaş stratejisi köy toplumsal tabanına yaslanır ve devrim-
ci silahlı mücadelenin omurgasını gerilla oluşturur. Bu omurga da köylü or-
dusuna dayanır. Dolayısıyla özü itibarıyla bir köylü savaşı olan devrimimiz,
kırı, güçlerini geliştirmenin, devşirmenin, hareket ettirmenin, toplamanın ve
dağıtmanın, kendi eğitimini tamamlamanın alanı olarak görür. Devrimin bu

Partizan/66



alandan yayılarak şehirleri kuşatması da bu stratejiye temel oluşturan bu öz-
gün özelliklerin sonucudur: Düşmanın en zayıf yeri, devrimci güçlerin en güç-
lü olduğu alandır. Yarı-sömürge ve yarı-feodal statü, şehirlerin kırlardan ku-
şatılmasının temelidir. Mao’nun sözleriyle, “Komünist Partisinin buradaki gör-
evi, esas olarak, ayaklanma ve savaşı başlatmadan önce uzun bir legal mü-
cadele döneminden geçmek ve önce büyük şehirleri ele geçirip ardından köy-
lük bölgeleri işgal etmek değil, tam tersidir.” (age, s. 222) Şehirlerin kırlardan
kuşatılması stratejisi, Demokratik Halk İktidarı ile de dolaysızca ilişkilidir. Te-
mel muhtevası toprak devrimi olan, özünde köylü devrimi olan böylesi bir dev-
rim, devrimin iskeletini oluşturan temel ordunun olduğu alandan şehirlere doğ-
ru gelişme çizgisini izlemesi bu denklemin zorunlu sonucudur. Ve güç den-
gesi denen şey de bu denklemde dayanağını bulur.

Dördüncüsü, Komünist Partisi ve proletaryanın önderliğini, devrimci sa-
vaşın elzem koşulu görmesidir. Proletarya ve Komünist Partisi başarılı bir dev-
rime ulaşmada yegane temeldir. Devrimi hazırlama, devrim ve devrim son-
rasında proletarya, öncüsü aracılığıyla bu sürece önderlik etmezse devrimin
başarıya ulaşması ham hayaldir. Onun için Mao, “devrimde zafere ulaşma-
nın biricik anahtarı” proletaryanın önderliğidir demişti. Şunları söyleyen de
Mao’dur: “Bu çağda proletarya ve Komünist Partisinin önderliği altında ol-
mayan, ya da önderliğinden çıkan herhangi bir devrimci savaş, yenilgiye uğ-
ramaya mahkumdur.” (age, s. 246) 

Başka bir yerde de şunları söylemektedir: “Büyük bir ülkede gerilla savaşı
vermek mümkündür; bundan dolayıdır ki, geçmişte de gerilla savaşları ol-
muştur. Ama gerilla savaşı, ancak Komünist Partisi önderliğinde sonuna ka-
dar sürdürülebilir. İşte bu yüzden gerilla savaşı geçmişte genellikle başarı-
sızlığa uğramıştır ve işte bu yüzden, ancak çağımızda ve, iç savaş sırasında
Sovyetler Birliği’nde ve bugün Çin’de olduğu gibi, ancak Komünist Partile-
rinin ortaya çıktığı büyük ülkelerde zafere ulaşabilir.”(age, s.233) Bu özellik,
savaşı devrimci çizgide sürdürmenin de temel koşuludur. Her silahlı müca-
delenin devrimci silahlı mücadeleyle; her gerilla savaşının uzun süreli ve da-
ğınık halk gerilla savaşıyla aynı olamayacağının anahtarı da burada yatmak-
tadır. Komünist Partisi önderliği, savaşı devrimci çizgide sürdürmenin güvencesi
ve çıkış noktasıdır. Her silahlı mücadelenin halk savaşı sayılamayacağının en
başta gelen koşulu da budur. Dolayısıyla, gerilla savaşı, ancak Komünist Par-
tisi önderliğinde gelişirse başarılı çizgide sürdürülebilir ve zafere giden yolu
açabilir; gerisi göreli başarı çizgisini yakalayamadan tarihin derinliklerine gö-
mülü kalır. Günümüze dek ulaşan çeşitli gerilla üzerinden devrimlerin kalıcı
zafere ulaşamamalarının ve heybetli de olsa devrim girişimlerinde devrimi

Partizan/67



yapamamalarının temel nedeni burada aranmalıdır. Bu yolla başarıya ulaşan
kimi devrimlerin, ya kendi içine büzülüp yozlaşmalarının ya da emperyaliz-
min yedeği haline gelmelerinin gerçek nedeni burada, yalnızca burada aran-
malıdır. Komünist Partisi aracılığıyla proletarya önderliği, gerillada kökleşmenin
de, zafere gitmenin de, elde tutmanın da vazgeçilemez koşulu ve sürekli bir
özelliğidir. 

Bu koşulların tümünü birlikte içermeyen hiçbir silahlı mücadele halk sa-
vaşı sayılamaz. Ve dahası salt bunlar da halk savaşı olarak adlandırılamaz. Ger-
çek anlamda halk savaşı, temel güçlerin yöresel güçlerle, silahlı güçlerin si-
lahsız kitlelerle; düzenli ordunun, gerillanın halk savunma müfrezeleri ve halk
milisleriyle kaynaştığı bütün bir halkın savaşıdır.

“Halk savaşı” aynı zamanda, savaş sahnesinde sabit cephe yerine, akıcı
muharebe hatlarını; derin siperler, yüksek istihkâmlar ve ardarda sıralanmış
savunma mevzileri tabanına dayalı mevzi savaşı yerine, geniş ve akıcı cep-
he üzerinden iç hatlarda değil, dış hatlarda taarruz ve imha savaşı (yıpratmayı
da içeren) yöntemlerine dayalı ordunun hareketli ve gerilla savaşını; uzun sü-
reli savaş içinde hareketli ve gerilla savaşı üzerinden çabuk sonuçlu taarruz
harekâtları ve muharebeleri “uzun süreli savaş stratejisinin” temeli haline ge-
tiren bir askeri-strateji ve taktikler bütünlüğüdür. 

Ve daha da önemlisi, hareketli ve gerilla savaşı yöntemiyle “savaşı yönetme
sanatı” ve “insanın faal rolünden tam olarak” yararlanılmasını ve de düşma-
nın üstünlüklerinin ve devrimin güçlerinin zayıflıklarının göreceliliğini “uzun
süreli savaş stratejisinin” temeli olarak ele almaktır “halk savaşı” ya da Mao’nun
sözleriyle, “halk tarafından verilen yaygın gerilla savaşı”dır. Bu ele alma man-
tığı içinde ancak küçükten büyüğe, basitten karmaşığa, zayıftan kuvvetliye doğ-
ru işleyen devrimci savaş, merdivenin basamaklarını sonuna dek tırmanabilir. 

Ama bu da yetmez. Halk savaşı özünde tüm bunlar eşliğinde “uzun sü-
reli ve dağınık halk gerilla savaşı”nın (Seçme Eserler III, s. 305) kendisidir ve
böyle adlandırılmalıdır. Çünkü, Çin’de düzenli ordunun verdiği düzensiz ve es-
nek gerilla taktiklerine dayanan hareketli savaşın kendisi özü itibarıyla geril-
la savaşıydı. Mevzi savaşı bile Çin’e özgüydü ve büyük oranda gerilla karak-
terliydi. Mao’nun sözleriyle, Çin’de, İç Savaşın sonunda verilen düzenli savaş
bile, “daha yüksek bir düzeye çıkarılmış gerilla savaşından başka bir şey de-
ğildi.”(Seçme Eserler II, s. 229); “Çin tipi bir düzenli savaş” olarak adlandırı-
lacaktı Mao tarafından. 

Mao, “kızıl ordunun gerilla karakterini açıkça ortaya koymalıyız” der ve
şöyle sürdürür; “gerilla niteliği, bizim ayırt edici özelliğimiz, dayanağımız ve
düşmanı yenilgiye uğratmada aracımızdır.”(Seçme Eserler-I, s. 308) Halk sa-

Partizan/68



vaşı düzenli savaşın karşılığıdır. Mevzi savaşı nasıl sabit cepheye, derin si-
perlere, yüksek istihkamlara dayalı bir düzenli ordu savaşı ise, halk savaşı
da (doğrusu, uzun süreli, dağınık halk gerilla savaşıdır), akıcı üs bölgeleri,
hareketli muharebe hatlarına dayalı hareketli ve gerilla savaşı yöntemleriy-
le verilen düzenli ordu ve gerillanın düzensiz savaşıdır. Düzenli ordunun dü-
zenli savaşına (mevzi savaşı) karşın, düzenli ordunun düzensiz savaşı (ha-
reketli savaş) ve gerilla savaşıdır halk savaşı-halk savunma müfrezeleri, halk
milisleri ve silahsız halkı da içine alan tüm bir halkın verdiği düzensiz savaş
sahnesinin kendisidir. 

Öte yandan, şu bilinmelidir ki; Çin’de verilen devrimci savaş özü itibarıy-
la gerilla savaşıdır; yani, Mao’nun özgün sözleriyle, “uzun süreli ve dağınık
halk gerilla savaşı şartlarında yaptığımız” diye nitelediği şeydir. 

Mao’nun Askeri Yazıları dikkatli bir gözle incelendiğinde görülecektir ki, sa-
vaşa ilişkin kullanılan kavramlar, “uzun süreli savaş”, “uzun süreli savaş stra-
tejisi”, “uzun süreli ve dağınık halk gerilla savaşı” “esnek ve yaygın gerilla sa-
vaşı”, “hareketli savaş”, “gerilla savaşı” gibi kavramlardır. Mao’nun tüm ese-
rinde halk savaşı kavramı bu kullanılan kavramların yanında hemen hemen
kayda değer bir yer kaplamaz ve o da tüm silahlı silahsız tüm halkın uzun sü-
reli savaşı hareketli ve gerilla savaşı olarak tanımlanır. Askeri bir kavram ola-
rak halk savaşından değil, uzun süreli savaş stratejisi kavramından söz eder
Mao ve uzun süreli, dağınık halk gerilla savaşı mücadele biçimini bu strate-
jinin içine yerleştirir. 

MKP III. Kongresi ise, sosyalist halk savaşı stratejisi içine toplu ayaklan-
ma ile gerilla savaşının birliğini yerleştirmiş ve bu eşgüdüme de kır-şehir di-
yalektiği adını vermiştir. Bu stratejiye Partizan Halk Güçleri formülü üzerinden
büyük bir anlam kazandırmaya çalışmaları da sosyalist halk savaşı stratejisi-
ni kurtarmıyor. Halk savaşı stratejisi toplu ayaklanmayı temel almaz; bu an-
cak stratejik saldırı döneminin son aşamalarında gündeme gelebilecek bir şey-
dir. Bu bakımdan toplu ayaklanma ile gerilla savaşını birleştirme çabası ister
istemez “koordineli savaş”a çıkar. Nihayet bu, çifte devrim stratejisidir. MKP,
eğer buna devrim stratejisi denecekse, bu, felsefi olarak ifade etmek gere-
kirse “bircilik” değil, “ikicilik”tir. Aynı anda iki yana birden yumruk sallamak-
tır; bir gövdede iki başlılıktır; bir koltuk altında iki karpuz taşımaktır. Öte yan-
dan, kitlelerin yoğunlaştığı şehirleri esas mücadele alanları olarak belirleyip
devrimci savaş süreci içerisinde “küçükten büyüğe doğru askeri bağlamda
genel halk silahlanması” gibi sözcükler, Marksizm’in klasiklerinde, özellikle Marks
ve Lenin’deki ilgili tezlerle tam bir karşıtlık halindedir. 

Ne demek şehirlerde, örneğin İstanbul’da küçükten büyüğe doğru aske-

Partizan/69



ri çizgi? Belgeler diyor ki; “baştan bir silahlı mücadele ve bunun ilmek ilmek
kent ve kırlarda devrimci bir ordu perspektifi ile örülmesini tarihsel bir zo-
runluluk olarak açığa çıkarmıştır.” (s. 101) Kırlar açısından anlaşılır olan bu
durum, şehirler için hayal gücünü zorlayan, şehir koşullarını bütünüyle göz
ardı eden toplu ayaklanma stratejisini ve yaşanmış deneyimleri hiçe sayan
aşırı sol sekter bir tutumdur. 

MKP’nin “ulaştığımız teorik sentez” dediği budur. Elbette ki bu sentez, yani
toplu ayaklanmayla gerilla savaşının birliği, klasik toplu ayaklanma tarzından
da, klasik gerilla savaşı tarzından da farklıdır ve kendi şartları ve özgünlükle-
ri ile buluşmuş yeni bir tarzdır. (s.102) 

Bu aşırı sol söylem, karşı-devrimin en güçlü olduğu şehirler gerçeğiyle ör-
tüşmez ve böylesine bir stratejiye de halk savaşı denmez.  

Bu bakımdan MKP’nin düşsel halk savaşı kavramı, bu kavrama yüklediği
içerik ve hele hele halk savaşının başına sosyalist kelimesini ekleyerek yük-
lediği yeni anlam yalnızca halk savaşını karikatürleştirmektir. Ve MKP’nin sos-
yalist halk savaşı stratejisi adı altında ortaya konan teoride ne bir damla Ma-
oizm ve ne de bir damla mantık vardır. 

Birkaç on yıl önce ne de açıklıkla ortaya koymuştu sorunu, Kaypakkaya:
“ ‘Şehirlerin kırlık bölgelerinden kuşatılması’ stratejisi, sadece feodaliz-

min varlığına ve köylülerin nüfusun çoğunluğunu teşkil etmesine bağlı de-
ğildir. Aynı zamanda, emperyalizmin yarı-sömürgesi ve sömürgesi olmaya
bağlıdır. Emperyalizmin fiili işgali altındaki bir ülkede milli devrim (o ülkedeki
köylü nüfusuna ve feodalizmin varlığına bağlı olmaksızın), esas olarak kırlardan
şehirlere doğru gelişir. Çünkü işgalci emperyalist kuvvetler, öncelikle ülke-
nin büyük şehirlerini, ana yollarını, ana haberleşme hatlarını vb… ele geçi-
rir; fakat geniş kırlık alanları kontrol edemez. 

Yarı-sömürge ülkeler, emperyalizmin yarı işgali altında olan ülkelerdir. Bu
gibi ülkelerde emperyalizmin hakimiyetini, esas olarak, yerli gerici sınıflar va-
sıtasıyla devam ettirmekle birlikte, kendisi de onlara üsleriyle, tesisleriyle, as-
kerleriyle, filosuyla, silah yardımıyla… çeşitli şekillerde destek oluyor. Bu ne-
denle yarı-sömürge, yarı-feodal ülkelerde ‘şehirlerin kırlardan kuşatılması’
stratejisi, sadece feodalizmin mevcudiyetinden ve köylülerin nüfusun ço-
ğunluğunu teşkil etmesinden değil, aynı zamanda emperyalizmin yarı iş-
galinden de ileri gelmektedir.” (İbrahim Kaypakkaya, Bütün Yazılar, Umut Ya-
yımcılık s. 443, 444)

İlerleyen sayfalarda da şöyle devam eder; “Özetlersek: ‘şehirlerin kır-
lardan kuşatılması’ stratejisini tayin eden şey, devrimle karşı-devrim ara-
sındaki kuvvet ilişkisinin köylerde, şehirlere nispetle, daha fazla devrimin

Partizan/70



lehine olmasıdır. Karşı-devrim zincirinin en zayıf halkasının köylük bölgelerde
olmasıdır.”(age, s. 445)

Ve şu sonuca varır: “Feodalizmin giderek çözülmesi ve ona bağlı olarak
köylü nüfusunun azalması halinde de, bu strateji geçerliliğini korur.”

3-) Halk savaşının evrensel geçerliliği sorunu
Bu konuda söylenenler şunlar: “Partimizin İdeoloji belgesinde savunulan; Halk
Savaşı sadece yarı feodal-yarı sömürge ülkeler için geçerlidir anlayışı eksiktir.
Halk Savaşı kapitalist ülkeler için de geçerlidir. Bu her kapitalist ülkede daha
farklı biçimlerde alabilir. Tek bir yol olarak statik kalıpçılığı doğru bulma-
maktayız.” (s. 97)

Marksizm’in klasiklerinin şiddet, her devrimin elzem koşuludur önerme-
si ya da aynı anlama gelmek üzere Mao’nun daha önce aktardığımız, iktida-
rın silah zoruyla ele geçirilmesi ilkesi her devrimin başlıca görevidir biçimindeki
temel ilkesi MKP’nin elinde “düzeltilerek” kendi düzmece teorisinin dayana-
ğı haline getirilmiş görünüyor. Mao bu ilkeyi gerek Çin ve gerekse tüm ülkeler
açısından evrensel olarak geçerli saymıştı. Bu ilke, yalnızca devrimin şiddet
araçlarıyla yerine getirilmesini içeriyordu, daha ötesini değil; yani bu ilkenin
herhangi bir ülkede nasıl uygulanacağı ve hangi şekiller alacağı sorununu Mao
o ülke koşullarına bırakmış ve biz bunu da yukarıda açıklamıştık. Mao halk sa-
vaşı stratejisinin yalnızca Çin gibi ülkelerde geçerli olan bir strateji olduğunu;
kapitalist ülkelerde devrimin uzun süreli savaş çizgisinde değil, toplu ayak-
lanma çizgisinde yol aldığını açıklamıştı. 

MKP Mao’yu çarpıtarak, onun, yarı-sömürge, yarı-feodal ülkeler açısından
genel geçerliliğini savunduğu bu stratejiyi, kapitalist ülkelere de uygulayarak
Mao’nun kapitalist ülkeler için çizdiği genel şemanın, toplu ayaklanmayla ik-
tidarın ele geçirilmesi stratejisinin üzerinden atlayarak halk savaşı stratejisi-
ni bu ülkeler için de genel bir ilke haline getirerek “yerinde kararlaştırılması
gereken bir sorunu” tek yanlı bir formül halinde tüm dünyaya uygulayarak
Marksizm-Leninizm-Maoizm’in devrim stratejisini açıktan tahrif etmiş ve
Mao’nun teorisiyle çizilmiş yoldan sapmıştır; hem de halk savaşını evrensel
bir dogma haline getirerek. Üstelik öylesine bir pişkinlikle sırtını dönmüştür
ki halk savaşına; onu, salt yarı-sömürge, yarı-feodal ülkeler için geçerli sayıp,
dünya ölçeğinde geçerli görmemeyi “statik kalıpçılık” olarak damgalamıştır.

MKP yerinde kararlaştırılması gereken bir sorunu, tüm dünya ülkelerine
dayatarak evrensel bir çözüm anahtarı sunuyor. Oysa her ülkenin ya da her
ülke grubunun ekonomik, siyasi, tarihsel, coğrafi, kültürel, ulusal vb. duru-
mu, gelişme düzeyleri ve şekillenişleri böylesi bir stratejiyi daha baştan kapı

Partizan/71



dışarı eder. Dolayısıyla, halk savaşını ipe-sapa gelmez söz yığını ile tıka basa
doldurarak işe yaramaz hale getirmektir bu; halk savaşı stratejisini açıklamak
değildir. Lenin’in sözleriyle durumu tespit edersek: “Çünkü her gerçek
(emektar Dietzgen’in dediği gibi) ‘aşırılaştırıldığında’, abartıldığında, gerçek
geçerlilik sınırlarının dışına genişletildiğinde, bir saçmalık haline getirilebi-
lir”. (Seçme Eserler, c.10, s. 119)

Birkaç elli yıl önce ne demişti Marks: “Ama en yüksek erdemi tarih-
üstünlük taslamak olan bir genel tarihsel-felsefi teorinin maymuncuğuy-
la bu, hiçbir zaman başarılamaz.” (K. Marks, F. Engels, Kapitalizm Önce-
si Ekonomi Biçimleri, s. 275) 

Ne ki; bu genelleştirme, özel ve karmaşık sorunları çözme zahmetine kat-
lanamayanlarda zihinsel kuraklığa yol açan “entelektüel tembelliğe” de -Marks’ın
sözü- iyi gelir. Görülüyor ki, aşırılığın kıyılarında dolanan MKP, bilgeliğin do-
ruğu gördüğü teorisini ayağına dolamıştır; bu da halk savaşı elbisesi içinde
Maoizm’in revizyonizmidir.

DEMOKRATİK HALK İKTİDARI, 
SOSYALİZM VE KOMÜNİZM

MKP Kongresinin anarşizm-revizyonizm karışımı görüşleriyle en zayıf düş-
tüğü yer bu başlık altında dile getirilenlerdir ve garip olanı da en sorunlu ol-
duğu bu konudaki zayıflığını Marks üzerinden Marksizm’e bulaştırması ve do-
layısıyla, Marks’ın tanıklığında liberalizmi vaaz etmesidir. Kongrenin neo-li-
beralizmin saflarda yarattığı dejenerasyondan en fazla nasibini aldığı yer bu
başlık altında çıkarılan derslerdir. “Marks’a dönüş” adı altında dile getirilen gö-
rüşler yeni değil ve üstelik bu görüşlerin neredeyse hepsi Lenin döneminde
Alman solları vb. tarafından ve sonrasında Fernando Claudin gibi İspanyol
dönekler tarafından da dile getirilen görüşlerdir. Dolayısıyla, MKP, eleştirel ola-
rak bu malum kesimle flört halinde ve onların teorik otlakçılığında vaveyla ko-
parıyor. Öyleyse nedir bunlar? Belgelere bakalım;

Bu konunun hemen başında, Kongre Belgelerinin, “Marks ve Engels’in,
Lenin ve Mao ile geliştirilen bilimsel sosyalizm öğretisi” (105) gibi ifadeler-
de bir yandan beş büyük ustadan biri olarak gördükleri Stalin’in adının, bi-
limsel sosyalizmi geliştiren klasikler arasında sayılmaması bir kalem kazası mı;
yoksa MKP’nin derin çelişkisi mi diye soralım?. 

1-) Sosyalizmde parti ve önderlik
MKP’nin bu konudaki temel fikri şöyle özetlenebilir: Proletarya ve emek-

Partizan/72



çiler adına önderlik ve partinin iktidar tekeli olamaz; bu fikir daha baştan
Marks tarafından da reddedilmiştir. (s.106) Yaşanan sosyalizm gerçeklik-
lerinde diyorlar, kitleler adına partinin rolü abartıldı, parti tekeli, parti ikti-
darı gibi uygulamalar tarihsel zorunluluklar üzerinden “teori haline” geti-
rildi. Daha da önemlisi bu durum “burjuva devletin yeniden üretimine gö-
türür ve götürdü de.” (s. 106)

Dağınık haldeki tezlerinin özeti bu.
Marksizm’in tarihini inceleyen herkes de bilir ki, tarihte önderlik-kitle, par-

ti-sınıf sorunu sık sık gündeme gelmiş; Lenin gibi söylemek gerekirse sorun,
liderlerin diktatörlüğü mü, kitlelerin diktatörlüğü mü; partinin diktatörlüğü mü,
sınıf diktatörlüğü mü biçiminde konarak gündeme gelmiş ve bu konuş biçi-
mi Lenin’in sert eleştirilerine maruz kalmıştır.

Almanya’da “Radikal”Komünizm Liderler-Parti-Sınıf-Kitle ara başlığı altında
sorunu Alman sollarıyla tartışan Lenin, sorunu bu biçimde koymanın ya da
bu noktaya dek vardırmanın “gülünç bir saçmalık ve aptalca bir şey” (S. E.,
c. 10, s. 98) olduğunun altını çizerek şöyle açıklar: 

“Sorunu, ‘parti diktatörlüğü mü, sınıf diktatörlüğü mü? –liderlerin dikta-
törlüğü (partisi) mi, kitlelerin diktatörlüğü (partisi) mi?’ biçiminde koymak bile
inanılmaz ve umutsuz bir düşünce karışıklığına tanıklık etmektedir. Bu insanlar
gayet özgün bir şeyler keşfetme çabasındalar ve bu gayretkeşliklerinde gü-
lünç duruma düşüyorlar.” (s. 96)

Kitlelerin sınıflara ayrıldığını, sınıfların da siyasal partiler tarafından yö-
netildiğini, siyasal partilerin de “kural olarak, en otorite sahibi, en etkili, en
tecrübeli, en sorumlu görevlere seçilmiş ve kendilerine lider denen az çok
devamlı insan gruplarınca yönetildiğini herkes bilir. Bütün bunlar işin
ABC’sidir”  diyerek, durumu özetler. Lenin liderler-kitleler karşıtlığının em-
peryalist savaşın sonunda açığa çıktığını söyler ve bunu da İngiltere örneği
üzerinden -Marks ve Engels’e gönderme yaparak- “işçi aristokrasisine” bağ-
lar. İşçi sınıfı içinde bu aristokrasinin kitleden kopmasına neden olur ve böy-
lece de kitleden tecrit olur bu tabaka. Bu durum, Alman solları vb.‘lerinde li-
derlerin diktatörlüğü mü, kitlelerin diktatörlüğü mü sorusunu gündeme so-
kar. Fakat der Lenin, “bu vesileyle işi bir bütün olarak kitlelerin diktatörlüğü
ile liderlerin diktatörlüğünü karşı karşıya koymaya kadar vardırmak, gülünç
bir saçmalık ve aptalca bir şeydir.” (age, s. 98)

Peki denilebilir ki, tarihsel kökleri ta Marks ve Engels dönemine uzanan ve
“işçi aristokrasi”nden uç veren bu duruma yeni dönemde meydan veren asıl
olgu nedir? Çok açıktır ki, buna günümüzde yol veren şey, birincisi ve her şey-
den önce, 1917 Ekim’inden sonra kurulan sosyalizm ve halk demokrasisi ül-

Partizan/73



kelerdeki partilerin “liderlik” üzerinden süreç içinde karşıtına dönmesi düşüncesi
ve göreli yenilgilerin faturasının önderler ve partilerde aranmasına yol açmasıdır.
İkincisiyse, tasfiyeciliğin ve bu arada neo-liberalizmin saldırılarının bu konu-
daki etkisi, baskısı ve düşünsel plandaki olumsuz propagandasının saflarda
yarattığı dejenerasyonun önderleri ve partiyi hedef tahtasına koyması ve üçün-
cüsü ise, liberal işçi siyasetinin saflarda yarattığı dejenerasyonun tatlı su dev-
rimciliğini besleyerek parti, örgüt, önderlik ve disiplin gibi biçimleri alçaltıp
demokratizme, anarşizme, örgütsüzlüğe ve liberalizme yol açmasıdır.

Lenin’in de aynı makalede vurguladığı gibi, “liderlerin diktatörlüğüne”
karşı saldırılar daima olmuştur. (s.100) Lenin bu sorunu sık sık gündeme
almış ve hatta 23 Temmuz 1920 tarihli “Komünist Enternasyonal II. Kon-
gresi’nde Komünist Partisinin Rolü Üzerine Bir Konuşma”sında bu konu-
ya, Tanner ve Maclaine yoldaşlarının konuşmaları üzerinden bir kez daha
eğilerek eleştirileri yanıtlamıştır. “Biz proletarya diktatörlüğünden aslında
proletaryanın örgütlü ve sınıf bilinçli azınlığının diktatörlüğünü anlıyor-
muşuz” diyerek şunları söyler:

“Gerçekten de işçi kitlelerinin sürekli sömürüldüğü ve yeteneklerini ge-
liştirecek durumda olmadıkları kapitalizm çağında, işçilerin siyasi partileri için
en karakteristik şey tam da sınıflarının azınlığını kapsayabilmeleridir. Siyasi
parti ancak sınıfın azınlığını kapsayabilir, tıpkı her kapitalist toplumda gerçekten
sınıf bilincine sahip işçilerin bütün işçilerin azınlığını oluşturmaları gibi. O ne-
denle, sadece bu sınıf bilinçli azınlığın geniş işçi kitlelerini yönetip yönlen-
direbileceğini kabul etmeliyiz.”

Ve devamla sorar: “Örgütlü azınlık nedir? Bu azınlık gerçekten sınıf bi-
linçliyse, kitlelere önderlik etmeyi biliyorsa, her güncel soruna yanıt verebi-
lecek durumdaysa, o zaman o aslında bir partidir” -der ve aslında partidir sö-
zünü bir kez daha tekrarlayarak şöyle devam eder- “böyle bir azınlık aslında
partiden başka bir şey değildir.” (age, s. 236)

Nihayet, ilerleyen sayfalarda ihtiyat kaydını  da koyar; “Azınlık kitlelere ön-
derlik etmeyi ve onlarla sıkı temas kurmayı beceremezse, kendisini parti ya
da Shop Steward’ları Genel Konseyi olarak da adlandırsa…, bir parti değil-
dir ve hiçbir değeri yoktur.” (s. 238)

Lenin’in bu önermeleri ya da “sınıf bilinçli azınlığın geniş emekçi kitle-
leri yönetip yönlendirebileceği” yargısıyla MKP’nin “…devleti komünist ön-
derlikle birleşmiş kitleler yönetmeli” (s. 107) tespiti arasında bir iç uy-
gunluktan söz edilebilir mi? Ama, Lenin’in düşünce yapısıyla (çünkü Lenin
parti sınıfı yönetmelidir diyor), MKP’nin düşüncesi arasında (çünkü MKP
kitleler yönetmelidir diyor) arasındaki bu derin uçuruma karşın hala kalkıp

Partizan/74



“Marks, Lenin, Mao’nun teorik önerme ve yönelimleri buydu” (s. 107) de-
yip, Lenin’i, kendisinin “kitle dalkavukçuluğu” kokan teorisine tanık gös-
termesi traji-komik değil de nedir? 

Lenin sorunu çok açık ortaya koyar: Kapitalizm koşulları altında sınıf bi-
lincine sahip işçiler azınlığı oluşturur ve bu azınlık kitleleri yönetip yönlendi-
rebilir; başka türlü de düşünülemez. Tüm mesele süreç içinde adım adım yo-
rulmak bilmez bir çabayla kitleleri yönetebilir hale getirebilmektir. Toplumsal
koşulların sınırlılığı bu sorundaki sınırlılığın da temelidir. Toplumsal koşulla-
rın sınırlılığı ölçüsünde devlet de, parti de, önderlik de olacaktır; süreç için-
de devletsizliğe geçişle birlikte -ki, bu uzun çok uzun bir süreyi alacaktı- halk
kendini yönetecektir; kişilerin yönetimi yerini şeylerin yönetimine bırakacaktır;
ama bunu daha başından istemek demek burjuvazinin yararına proletarya-
yı silahsızlandırmak demek olacaktır.

MKP unutmaktadır ki; proletarya diktatörlüğü proletarya devriminin temel
içeriğidir; parti de proletarya diktatörlüğünün özsel içeriğidir. 

Kapitalist emperyalist kuşatma altında, sınıflar, çelişmeler ve uzlaşmazlıkların
varlığında iki çizgi, iki yol ve iki sınıf arasındaki mücadelede kitlelerle birleş-
miş Komünist Partisi ve önderlik işin iliği ve özüdür. Önderliklerin zamanla yoz-
laşması, partinin karşıtına dönüşmesi deneyimleri bunun önüne çıkarılamaz.
Bu, hem bu dönüşümün özünün nerede olduğunu gizlemek olur ve hem de
kitleleri elimizdeki bu araçlara karşı düşman hale getirmek demek olur. 

2-) Sosyalizmde proletarya diktatörlüğü
Proletarya diktatörlüğü sorununda Kongrenin yaklaşımı sorunludur. MKP’nin
en çok dayanmaya çalıştığı Paris Komünü örneği üzerinden konuya girersek;
Garibaldi’nin Komün’e dair çok önemli bir tespiti var: Paris komünü diyor, Pa-
ris’te hiçbir otorite gücü olmadığı için ve anarşiden başka hiçbir şey olma-
dığı için yenildi. Bu değerlendirme, Engels’in, Paris Komünü’nün hayatına ma-
lolan şey, bir merkezileşmenin ve otoritenin eksikliğidir çözümlemesiyle tamı
tamına örtüşüyor. 1848-1849 savaşları sürecinde, fırtınalı devrimlerin pratik
sonuçlarından proletarya diktatörlüğü kavramını yerli yerine oturtan Marks,
Weydemeyer’e 8 Mart 1852 tarihli mektubunda, sınıf savaşımının zorunlu ola-
rak proletarya diktatörlüğüne götürdüğünü berrakça çözümleyerek diktatörlük
teorisine derinlik ve genişlik kazandırır. Nihayet, takvimler 1871’i gösterdiğinde,
Marks, 2.5 ay ömürlü Paris Komünü yenilgisinden proletarya diktatörlüğü teo-
risini yetkinleştirerek sonuçlar çıkarır. Bu canlı, somut ve yeni deneyimle dik-
tatörlük teorisini zenginleştiren Marks, şu somut kurama ulaşır: Proletarya,
mevcut devlet mekanizmasını olduğu gibi ele alıp onu kendi amaçları için kul-

Partizan/75



lanmakla yetinmemeli; bu eski makineyi parçalayıp, onun yerine yeni türde
bir devlet, Paris Komünü türü bir devlet geçirmelidir. 

Bu demektir ki, kapitalizmden komünizme geçerken egemen sınıf olarak
proletaryanın bir devlete gereksinmesi vardır. Peki, ama bugüne kadarki pro-
letarya diktatörlüğü biçimleri “sürekli ordunun” yerine “halkın silahlanması”nın
geçirilmesi kulvarını kullanmamakla Paris Komünü’nden ve dolayısıyla
Marks’tan kopmadılar mı? Koptularsa neden? MKP, bu soruya doğru yanıt ve-
rememiştir. Ve proletarya diktatörlüğü karşıtı bir yerde mevzi tutmuştur; onu
yumuşatarak, yontarak ve sulandırarak savunabilmiştir ve hem de bu dikta-
törlüğü demokratizm lapasıyla süsleyerek, adına da karşı çıkarak ve aşılmış
bir biçim olarak Komün örneğine geri dönerek (s. 106,119) ancak yapabilmiştir.
Onlar, dünyanın üçte birinde gerçeklik halini alan halk demokrasisi ve sos-
yalizm deneyleriyle yetkinleşen teoriye değil, Paris Komünü’nün sınırlı de-
neyiminden çıkan teoriye dayanmaya çalışıyorlar.

Şimdi sorduğumuz sorunun yanıtına geçebiliriz. Garibaldi haklıdır. Paris
Komünü otoritesizlikten yenildi. Yönlendirici bir partiden ve merkezileşme-
den yoksun olarak kendi sonunu hazırladı Komün. Marks, somut dersler çı-
karmıştı Komün yenilgisinden. Weydemeyer’e mektubundaki saptamalar, 1871
yenilgisi dersleriyle birleşerek yerli yerine oturuyordu. Egemen sınıf olarak
proletarya, eski devleti yıkmalı, yerine, kendi devletini kurmalıdır. Belirtme-
liyiz ki, ne Ekim Devrimi ne Çin Devrimi ve ne de diğer devrimler sonrası ku-
rulan proletarya diktatörlükleri ya da onun özgül biçimleri olan demokratik
halk diktatörlükleri sürekli ordunun yerine halkın silahlanmasını geçirebilmiş
bir örgütsel model değildi. Bu bakımdan Marks’ın Komün derslerinden sür-
gün veren öğretiyle örtüşmüyordu. Dahası, 20. yüzyılın devrim pratikleri bu
çizgide Komün örneğiyle uygunluk taşımıyordu. Oysa Lenin Ekim Devrimi’nden
birkaç ay gibi kısa bir süre önce yazdığı, Marksizm’in temel yapıtı Devlet ve
Devrim’de Komün örneğine uygun olarak sürekli ordunun kaldırılarak onun
yerine silahlandırılmış halkın geçirilmesi biçimindeki Komün’ün çıkardığı bu
ilk kararname tabanında devlet sorununu çözümlemişti. Paris Komünü örneğine
dayanarak, Marks’ın bu sınırlı deneyimden çıkardığı derslere dayanmıştı Le-
nin. Fakat, Ekim’in yeni ve canlı pratiği, Macaristan’da olup bitenler, geçici Al-
man devrimleri deneyimleri ve daha da önemlisi Rusya’da, devrimin bu ana-
yurdunda yaşananlar, eski dünyanın kendilerine karşı koyan alt edilen sınıf-
ları üzerinde proletaryanın sınıf egemenliğinin merkezileşmişti ve birleşik kuv-
vetlerin zorunluluğunu yadsınamaz bir açıklıkla tanıtlıyordu. Böylece Ekim ve
sonrası biriken deneyimler, Komün’den beslenen bir damarla sürgün veren
sürekli ordunun yerine silahlandırılmış halkın geçirilmesi tezini “aşılmış bir gö-

Partizan/76



rüş açısı” olarak rafa kaldırıyordu. Stalin’in isabetli yargılarıyla; “Marksizm ge-
lişimi içinde elbette yeni deneylerle, yeni bilgilerle zenginleşecektir; bunun
sonucunda tek tek formülasyonları ve vardığı sonuçlar zamanla elbette de-
ğişmek zorundadır, bunların yerine yeni tarihsel görevlere uygun olan yeni
formüller ve sonuçlar konulmak zorundadır.” (Stalin, Eserler, c.16, s. 214)

Nitekim Lenin, Devlet ve Devrim’deki çözümlemesinden Ekim sonrası ko-
pacak, sürekli ordusu olmayan bir devletin değil, olan bir devletin zorunlu-
luğu güzergahında, bu yeni tarihsel göreve uygun olarak ilerlemek durumunda
kalacaktı. 1920’li yıllarda, burjuvazinin birleşik ve merkezileşmiş gücünün kar-
şısına proletaryanın birleşik ve merkezileşmiş gücünü çıkarmak gereğinden
ısrarla söz edecekti. Bu, devrimci hareketin doğurduğu, yeni, pratik bir yak-
laşım tarzıydı Lenin’in öğretisinde. Yeni ve canlı olan, Ekim’den sürgün veren
teori, Paris Komünü’nün sınırlı örneğini aşarak ilerlemişti. Ekim sonrası dev-
rimler ve özellikle de Çin devrimi, sürekli bir devrimci ordunun varlığını Ekim
örneğine uygun olarak ele almıştır. Kapitalist emperyalist kuşatma altında, sı-
nıflar, sınıf çelişmeleri ve sınıf mücadelesinin ateş hattı altındaki kapitalizm-
den komünizme geçiş toplumunda merkezileşmiş otorite ve baskı araçları ol-
maksızın, özetle örgütlenmiş “devrimci zor” olmaksızın çelişmelerle dopdo-
lu sosyalist aşamadan bir sonrakine ulaşmak ve burjuvaziyi adım adım silip
süpürmek imkansızdır.

Devlet, zoru örgütleme aracıdır. Sınıflı sosyalist toplumda bu zoru tüm hal-
kın silahlanması biçiminde ele almak ve sürekli ordusu olmayan bir devleti
örgütlemek, karşıt sınıf çıkarlarıyla eğerlenmiş, iktisadi, siyasi, kültürel vb. ba-
kımdan birbirinin karşısında duran anti-tezlerin çatıştığı koşullarda ve hele hele
“kimin kimi” yeneceği sorusunun henüz bu aşamada esas olarak karara bağ-
lanamadığı gelişmenin bu özgün koşullarında burjuvazinin lehine proletaryayı
tamamen silahsızlandırmaktır. Öte yandan, kapitalizmin miras bıraktığı insan
unsuruyla (bozarak, bilincini körelterek, yozlaşma tuzağına düşürerek, ideo-
lojik olarak etkileyerek miras bıraktığı) tüm halkı silahlandırmak demek, hal-
kı tam bir curcuna ağına sürükleyerek “otorite anarşizmi” üretmek demektir;
tıpkı örgütsel anarşizm gibi.

Dahası, halkın eğitim ve kültür düzeyinin ve toplumsal koşulların sınırlılı-
ğı gibi etkenler tüm halkın silahlandırılması temeline dayalı bir devletin zo-
runluluğunu yadsıyan unsurlar arasındadır. Açıktır ki, proletarya devleti de olsa
komünistler, bu devletin de, bunun temelini oluşturan ordunun da ortadan
kaldırılmasından yanadır. Ancak, bu, “bugünden yarına” olmaz. Komünistleri
anarşistlerden ayıran başlıca noktalardan, ilkesel sorunlardan biri de budur.
Toplumsal koşulların sosyalist aşamadaki sınırlılığı devletin varoluşunu zorunlu

Partizan/77



kılıyor. Bu koşulların beslendiği kaynak emperyalizm, burjuvazi, sınıflar
ayakta kaldıkça partinin yönetici rolü eşliğinde “sürekli ordu” tabanına dayalı
“demirden bir el”, tunçtan bir devrimci diktatörlük zarurettir. Marks dönemi-
nin sınırlı Paris Komünü deneyimi, bu zorunluluğa uzanmak için dardı, eksikti
ve Ekim pratiği sonrası yetkinleşen diktatörlük teorisine ulaşmak için yeter-
sizdi -haklı olarak. Bu bakımdan yaşanmış bunca deneyimlerden sonra, bu
deneyimlerin yetkinleştirdiği bunca teoriden sonra hala aşılmış olan görüş açı-
sıyla hareket etmek ya da ona geri dönmek yeni ve daha zengin olana sırtı-
nı dönüp geriye doğru gitmektir; pratik her türlü teoriden daha zengin ve daha
değerli bir malzemedir. Ve bu bakımdan kapitalizmden komünizme proletarya
diktatörlüğü olmadan geçmeyi ya da onu sulandırarak özünü iğdiş ederek (sü-
rekli ordu yerine silahlanmış halk gibi) geçmeyi savunmak Marksizm’den ko-
parak anarşizm karışımı revizyonizm vaaz etmekten ve liberalizme savrulmaktan
başka bir anlama gelmez. MKP’nin “sürekli ordu”  ve (s. 113-118), “gizli istihbarat
teşkilat(lar)ı” (s. 120) üzerinden proletarya diktatörlüğüne yönelttiği enerjik eleş-
tiriler, bu sorunun çözümünün anahtarı değil, mantıksal olarak bile çözüm-
süzlüğün kendisidir.

MKP, proletarya diktatörlüğü konusunda öylesine savrulmuş ki, proletar-
ya diktatörlüğü adına bile tahammül edemiyor. Diyorlar ki; “Proletarya dik-
tatörlüğü yerine proletarya ve emekçilerin yeni devleti tanımı her tür burju-
va diktatörlük anlayışından daha keskin bir ayrışımı içermesi manasında daha
sağlam ve doğru bir kavram olacağı düşüncesindeyiz. Buna proletarya ve
emekçilerin demokrasisi de denebilir.” (s. 119)

Kongre, gerçeği sözcüklerle örtbas etmeye çalışıyor. Asıl karşı çıktıkları şey,
proletarya diktatörlüğüdür. Ne demişti Lenin: “Yalnızca sınıf mücadelesini ka-
bul eden biri, henüz Marksist değildir, … Sadece, sınıf mücadelesinin kabulünü,
proletarya diktatörlüğünün kabulüne kadar genişleten kişi Marksist’tir.” (Le-
nin, S. E., C.7, s. 44)

MKP bilmelidir ki, proletarya diktatörlüğü sorunu modern işçi hareketinin
en temel sorunudur ve liberal işçi siyasetine soyunan herkesin de ilk önce
saldırdığı alandır. Siz bir kez bu temel sorunu, bu ilke sorununu tartışmaya
kalktınız mı partinin omurgasını kırmış olursunuz ve dahası, böylelikle de pro-
leter sosyalizmi tümüyle sorgu sandalyesine oturtmuş olursunuz ki, bu da Mark-
sizm’den açık bir yüz çevirme burjuvazinin değirmenine su taşımak olur.

Şu açık ki; proletarya diktatörlüğü; doğrudan doğruya zora dayanan bir
iktidardır. Kime karşı? Burjuvaziye karşı. Sömürülen çoğunluğun sömüren
azınlık üzerindeki baskı aygıtıdır. Kısaca, proletarya diktatörlüğü burjuvazi-
ye karşı, onu baskı altına almak, direncini kırmak, onda korku uyandırmak

Partizan/78



için uygulanan zordur. Diktatörlüğün vazgeçilemez koşulu, zorunlu ve
mutlak unsuru ve onun niteliğini belirleyen başlıca öğesi sömürücülerin, bur-
juvazinin zorla bastırılmasıdır. Bu işin özüdür. Buna proletarya ve emekçilerin
devleti demekle ya da proletarya ve emekçilerin demokrasisi demekle bu
özü değiştiremeyiz. O, burjuvazi üzerinde devletin zor uygulamasıdır. Lenin,
“proletarya diktatörlüğünün kurulması ve geçiş döneminde devlet zorunun
uygulanması”nı (Lenin, S.E. c.10, s. 307, 308) komünizmin ilkesi olarak ele
alır. Ve der ki “ilke ne program ne taktik ne de teori demektir”. Bizi anar-
şistlerden ayıran komünizmin bu ilkesidir: proletarya diktatörlüğü ve geçiş
döneminde devlet zoru. 

Bu bakımdan proletarya diktatörlüğüne, proletarya ve emekçilerin devleti
ya da demokrasisi gibi tanımlar üzerinden farklı anlamlar yüklemek ya da bu
sözcük kökenine ilişkin hokkabazlık oyunlarıyla onu “şirin” (!) göstermeye ça-
lışmak bilimsel değildir ve üstelik konuya hiçbir şey de katmaz. 

Lenin: “Bizde bazen ‘demokrasi diktatörlüğü’ denerek bu sözcüklere gö-
rünürde ‘daha güçlü’ bir anlam verilmeye çalışılıyor. Bu tamamen saçmadır”
demektedir. (Lenin, S. E., c. 8, s. 183)

Marks da Alman İşçi Partisi Programının Kenar Notları’nda bu hokkabaz-
lığa çok büyük bir açıklıkla tavır almıştı:

“Kapitalist toplum ile komünist toplum arasında,  birinciden ötekine dev-
rimci dönüşüm dönemi yer alır. Buna da bir siyasal geçiş dönemi tekabül eder
ki, burada, devlet proletaryanın devrimci diktatörlüğünden başka bir şey ola-
maz.” (Marks Engels, Seçme Yapıtlar 3, s. 32-33)

Ve devamla: “halk sözcüğü devlet sözcüğüyle bin bir biçimde birleştiri-
lerek bu sorun bir arpa boyu ilerletilmiş olmaz.”

Uzun söze gerek var mı?

3-) Sosyalizmde çok partililik 
MKP Kongresi, Marksizm’in ve modern bilimsel sosyalizmin temel kolonla-
rına saldırmaya bu kez de çok partili sosyalizm üzerinden devam ediyor: “Çok
partililik anlayışı, Demokratik halk iktidarı ve Sosyalizmin de objektif bir ger-
çekliğidir.” (s. 115) Ve devamla tek partili-sosyalist devlet anlayışının insan-
lığa ve proletaryaya ve emekçilere çok zarar vermiş olduğunu (s. 116) iddia
ederek, dolayısıyla, komünist partisiyle birlikte halk saflarındaki diğer parti-
ler de özgür bir şekilde örgütlenebilmelidir diyorlar. (s. 117) Ve sürdürüyor-
lar; “Halk kitleleri, komünist partisi dışında da halk kategorisindeki her han-
gi bir parti ve örgütlenmeyi tercih edebilir, onu değiştirebilir, görevden ala-
bilir ya da göreve getirebilir.” (s. 117)

Partizan/79



Eğer gerçekler dünyasında değil de hayaller dünyasında yaşıyorsanız ve
eğer düşman güçlerle çepeçevre kuşatılmamışsanız, eğer dünya ölçeğinde
terazinin kefesi sosyalizmden yana ise, eğer yüzyıllardır yaşamını idame et-
tirmekten, burjuva ideolojisi ve yaşam tarzıyla, emperyalist kültür köleliğiy-
le gemlenmiş ve gelişmeniz önünde fena halde frenleyici engeller konmamış
ise, eğer geçmiş toplumun bozduğu, ayarttığı ve yoldan çıkarttığı bir insan
malzemesiyle değil de tam tersi sınıflar ve unsurlarla sosyalizmi kurmak gibi
elverişli ve ideal koşullar altında bu işe girişmişseniz elbette ve elbette ülke
içinde sınıflar, çelişmeler ve sınıf mücadelesini sürdürmeye artık gerek kal-
mamışsa, böylesi bir tabloda MKP bir ölçüde haklı olabilirdi. Ne ki durum hiç
de hayaller dünyasındaki formüllere uymuyor. Çin’i alalım. Çünkü ürkek de
olsa o örneğe yaslanmaya çalışıyorlar. Çin’de daha devrimin zaferinden çok
önce burjuvaziyle ittifak kurma geleneği vardı. Bu, kızıl politik üs dönemleri-
ne dek uzanır. Bilinir ki, Çin devrimi kendi devriminin özgün koşullarından do-
layı, burjuvaziyle bir blok, bir anlaşma ve bir ittifak içinde yol aldı, doğru ola-
rak. Devrimin hemen akabinde bunlarla siyasi, örgütsel ve iktisadi olarak bir
blok kuruldu. Dolayısıyla bu geleneksel ittifak çizgisi Çin’de burjuva demokratik
partileri var ediyordu. Peki, Çin’in bu özel koşullarının ürünü olan partiler ÇKP’nin
eşiti miydi? Mao böyle mi yaklaştı soruna? Ya peki Kültür Devrimi sonrası?
Dahası; var olan burjuva demokrat partiler hem partinin tekelini kabul etmek
zorundaydı ve hem de ÇKP’nin önderliğini. 

Mao’yu dinleyelim: “Ülkemizde, burjuvazinin ve burjuva aydınlarının
siyasi bakımdan dürüst olup olmadıklarını, iyi olup olmadıklarını anlamak
için birkaç ölçüt vardır. En önemlisi, sosyalizmi gerçekten kabul edip et-
mediklerine, Komünist Partisinin önderliğini gerçekten kabul edip etme-
diklerine bakmaktır. Bunların her ikisini de uzun süre önce kabul etmiş-
lerdi, fakat şimdi sözlerinden dönmek istiyorlar ki, bu olmaz. Bir kere geri
döndüler mi, Çin Halk Cumhuriyeti’nde onlara yer kalmaz. İdealleriniz (hür
dünya diye de bilinen) Batı dünyasının idealleridir, en iyisi oraya gidin.”
(Mao Zedung, Seçme Eserler V, s. 510-511)

Demek ki, KP’nin önderliği ve sosyalizmi kabul etmek temel ölçüt ola-
rak ele alınıyor. Yani, sizin o çok sevdiğiniz deyimle, Komünist “Partisinin
tekeli” temel kriterdir Mao’da. Görülüyor ki, Çin’deki geleneksel ittifak çiz-
gisinde bile demokrat partiler asla KP’nin eşiti değildir; tam tersine
ÇKP’nin önderliğine tabidir. 

Demek ki sosyalizm çok partililikle bağdaşmaz ve demek ki, devrim aşa-
maları itibarıyla önceki aşamadaki ülkelerde bile kurulan partiler KP’nin ön-
derliğini “tekelini” kabul etmekle yükümlüdür. Lafı dolandırmadan söyleme-

Partizan/80



liyiz ki çok partililik MKP’nin iddia ettiği gibi sosyalizmin nesnel gerçeği de-
ğildir; tam tersine sosyalizmin nesnel gerçeği tek bir partiyi, KP’yi öngörür.
Öte yandan tek partililiğin insanlığa (bu ne demekse!), proletarya ve emek-
çilere çok zarar verdiği söylemi MKP’nin ağzında bütünüyle eğreti duruyor.
Lenin, Stalin ve Mao döneminin tek partili sistemi insanlığa zarar vermiştir di-
yebilmek için, burjuva propagandasından başın dönmüş olması gerekir ki, MKP,
teorik çaresizliğiyle aynen bu durumdadır.

MKP, bu sorunda yani çok partilik sorununda Marksizm’in tarihinde hiç-
bir malzeme bulamadığı için Lenin’in bir cümlesini cımbızlayarak ondan me-
det ummaya çalışıyor.

MKP Kongre Belgeleri şunu açıklıyor: “Lenin, ta 1918’lerde diyordu ki, ‘iş-
çiler kendi partilerinden memnun değillerse başka bir partiyi tercih edebi-
lirler, hükümeti değiştirebilirler’ ”(s. 116)

Dahası var. Ekim sonrası sosyalist devrimciler örneğinden medet umuyorlar.
Diyorlar ki; “Ekim devrimi sonrası Sosyalist Devrimciler, Sovyetlerin bir bi-
leşeniydiler, birçok bakanlığı elinde bulunduruyorlardı. Çin’de de proletaryanın
diğer müttefikler ile bir iktidar ortaklığı vardı.” (s. 116)

Ekim sonrası Sovyetlere gelince. MKP, sosyalist devrimciler sorununda ken-
di teorisine dayanak bulamayacaktır. Bulamayacaktır çünkü, olay şudur. Le-
nin’den dinleyelim: “Tam da Ekim Devrimi sırasında, Sosyal-Devrimcilerin
tüm tarım programını hiç değiştirmeden kabul ederek, küçük-burjuva köy-
lülükle resmi olmayan, ve fakat çok önemli (ve çok başarılı) bir siyasi blok kur-
duk, yani köylülere, onları oylarımızla azınlıkta bırakmak değil, blakis onlar-
la anlaşmak istediğimizi kanıtlamak için, hiç kuşkusuz bir uzlaşma yaptık. Aynı
zamanda “Sol” Sosyal-Devrimcilerle (hemen bunun ardından gerçekleştiri-
len) hükümete katılacakları resmi bir politik blok kurmayı önerdik; Brest Ba-
rışı’nın imzalanmasından sonra onlar bu bloku bozdular ve daha sonra 1918
Temmuz’unda bize karşı silahlı ayaklanmaya, daha sonra da silahlı mücadeleye
giriştiler.” (Lenin, Seçme Eserler, c. 10, s. 129,130)

Görülüyor ki, henüz devrim sırasında kurulan bu blok, bizzat sosyalist dev-
rimciler tarafından bozuldu ve sosyalist iktidara karşı silahlı ayaklanma ve si-
lahlı mücadeleye girişerek kendilerini saf dışı ettiler. İkincisi, bu blok devrimden
sonra değil, henüz Kulakların varlığı döneminde, henüz orta köylülüğün ta-
rafsızlık politikasından taraf olma politikasına yönelmeye başladığı dönem-
deki bir ittifaktı ve sosyalist devrimcilerin çıkarları proletaryanın çıkarlarıyla
örtüşmediği bir noktaya dek sınıf mücadelesinin gelişmesi bu ittifakı toz-buz
etti. Ne ki, sonraki yıllar, yani iç savaşın geride bırakılmasından sonra, yani
proletarya diktatörlüğünün yalnızca sosyalizme geçişin azmini ifade ettiği dö-

Partizan/81



nem aşıldıktan sonra ve çok daha ileride tüm ulusal ekonomiye sosyalizm dam-
gasını bastığı aşamadan sonra da böylesi bir ittifakın gündeme gelmediğini
Rus devriminin özel gelişme yolu tanıtlamıştır.

Bu başlığı bitirirken bir noktayı daha açıklamak gerekiyor; MKP’ye göre;
“sosyalizmde kamu mülkiyeti denilen uygulamalar fiili ve gerçek anlamda bir
kamulaştırmayı ifade etmekten uzaktır. Parti ve kitleler adına ekonomiyi, üre-
timi, bölüşümü, dağılımı bizzat parti ve parti önderliği kontrol ediyordu. Bu
uygulamanın yarattığı derin kutuplaşmalar ve yabancılaşmalar tartışma gö-
türmeyecek kadar açıktır.” (s. 106)

4-) Üretici güçler ve aşamalar teorisi
Söyledikleri şunlar: “… materyalist diyalektik, toplumlar tarihini ele almada
‘toplumlar mutlak dört aşamadan geçerek’ sosyalizme varılabilir şeklindeki
sosyalizm öncesi kapitalist bir toplumu savunmayı ve ona götürmeyi salık
veren yanlış ve hatalı anlayışlar mevcuttur.” (s. 125)

Ve daha aşağıda bundan şu sonucu çıkartıyorlar: “Bu temelde Mao yol-
daş gibi yoksul ülkelerde devrim ve sosyalizme ‘daha kolay geçilebilir’ der-
ken, Avrupa merkezci ve mekanik üretici güçler teorisyencilerine karşı da
önemli bir bayrak açıyordu. Geleneksel bakış açısı ise geri ülkelerde sosya-
lizme doğru yol alınmaz diyor ve öncelikle kapitalizme yönelinmesi gerekti-
ğini söylüyordu.” (s. 125)

“Maoizm” elbisesi içinde “Avrupa merkezcilik” bakış açısını Marksizm’e yük-
lemek ve bu giysi içinde “üretici güçler” tezi üzerinden revizyonizme “yol aç-
mak” MKP’nin bir başka yüz kızartıcı Marksizm inkarcılığıdır. Bu konuyu bi-
raz açalım istiyoruz.

Öncelikle: Gerçekten de geleneksel Marksizm’de ya da klasiklerde “top-
lumlar mutlaka dört aşamadan”  geçmelidir tezi var mı? Ya da öncelikli ola-
rak kapitalizme yönelinmelidir diye bir formül var mı?

İşte Lenin’den yanıtı, yani o alıntı: “Yeni kurtulan ve savaştan sonra iç-
lerinde ilerici bir hareket gözlemlediğimiz geri halklar için ekonominin ka-
pitalist gelişim aşamasının kaçınılmaz olduğu iddiasını doğru kabul ede-
bilir miyiz? Bu soruya ‘hayır’ yanıtı verdik…geri halklar için kapitalist ge-
lişim aşamasının kaçınılmaz olduğunu varsaymak yanlıştır…geri ülkele-
rin kapitalist gelişim aşamasından kaçınarak (abç) Sovyet düzenine ge-
çebilecekleri, sonra da belli gelişim aşamalarından geçerek komünizme
ulaşabilecekleri tezini ileri sürmeli ve bunu teorik olarak temellendirme-
lidir.” (Seçme Eserler, c.10, s. 266-267)

Lenin sorunu bu denli keskin ve kesin bir dille ifade ediyor. Bu demektir

Partizan/82



ki, MKP’nin tezi Marksizm’in çarpıtılmasıdır.
MKP, UKH tarihinde yer yer düşülen bazı hata ve yanlışlıkların yarattığı ya-

rıklara hiç de doğru olmayan yöntemle sızarak buradan saldırıya geçiyor. MKP
III. Kongre Belgeleri dikkatli incelendiğinde görülecektir ki; MKP’nin proletarya
diktatörlüğü, parti, örgüt, disiplin, önderlik vb. konulardaki eleştirilerinin önem-
li bir bölümü, “İdeoloji: Marksizm Leninizm Maoizm” adlı I. Kongre Belgesinde
ortaya konan ve bu kongrede de az çok dile getirilen Marksizm’in liberal yo-
rumundan besleniyor. Konuya dönersek.

Nedir üretici güçler teorisi? 
Devrim ve sosyalizm davasına karşı durmak için Bernştayn’dan bu yana,

Kautsky, Lui Şao-şi, Lin Biao ve Sovyet modern revizyonistlerinin sık sık baş-
vurdukları köhnemiş bir silahtır. Kendiliğindenciliğin arkasına secdeye varan
uluslararası revizyonist bir teoridir. Üretici güçlerin rolünü, tekniğe ve üretim
araçlarına indirgeyen bu teori, üretici güçlerin rol ve önemini olabildiğince
abartarak (Yaroşenko ve Notkin ile Stalin’in bu sorundaki polemiğini anım-
sayalım), toplumdaki sosyal gelişmeyi bu güçlerin rolüne bağlar yalnızca. Ve
öyle ki, üretici güçler kapsamındaki insan unsurunun varlığı ve önemi tamamen
yadsınır. Bu teoriye göre, üretici güçler yeterince geliştiği zaman, bir sonra-
ki evreye kendiliğinden geçileceği, gelişmediği zaman, proletaryanın devrim
ve sosyalizm davasına sarılması beyhude bir çaba olarak telakki edilir. 

Bu teori, teorik planda sınıf mücadelesinin yerine, sınıflar arası barışı; fel-
sefi planda da diyalektiğin yerine, kaba evrimciliği koyar. Dolayısıyla, prole-
tarya devrimi ve teorisine temelden karşı çıkar. II. Enternasyonal’in yolunu şa-
şırmış ünlü revizyonisti Bernştayn, üretici güçler yüksek bir gelişme düzeyi-
ne ulaştığında kapitalizmin barışçıl bir şekilde sosyalizme dönüşeceğini vaaz
etmişti. Ve o, şiddete dayanan devrimin anlamsız bir deyim haline geleceğini
söyleyerek, devrime sırtını çevirmişti. Akabinde Kautsky, evrensel refahın, üre-
tici güçlerin geniş çapta gelişmesiyle mümkün olacağını ve sosyalizmin böy-
lece gelişebileceğini söyleyerek, Marksizm’in yolunu karartmıştı. Öyle ki, Ka-
utsky ve izleyicileri “Rusya’da üretici güçler, sosyalizmi mümkün kılan gelişme
düzeyine ulaşmamıştır” safsatasıyla Sovyet devrimine karşı çıkmışlardı. 

Teori özü itibariyle bu. Ve revizyonist bir teori. Devrimi yadsıyan ve üre-
tici güçlerin yaygın ve derin gelişmesiyle sosyalizme kendiliğinden geçişi ön-
gören bir teori. Elbette ki ana özelliği üretici güçlerin rolünü fena halde abart-
ma ve onlarda sosyalizme barışçıl geçişin anahtarını keşfetmedir. 

“Avrupa merkezci” bakış açısının temeline “üretici güçler teorisini” yerleştirip
bunu da Marksizm’in eline tutuşturan MKP, sonra da karşısına geçip Marksizm’in
eline tutuşturduğu şeyi eleştiriyor. 

Partizan/83



Bu başlık altındaki son noktaya geçelim: devrimi yapmak ve sürdürmek
hangi ülkelerde daha kolaydır.

Lenin’in söyledikleri şunlar: “… sosyalist devrime başlamak Batı Avrupa
için bizde olduğundan daha zordur.” (S. E., s. 121)

Devrimin akabindeki bir iki yıl sonra da aynı anlama gelmek üzere şöyle
diyordu: “İleri ülkelerde devrimin gelişmesinin çok daha yavaş, çok daha zor,
çok daha karmaşık olduğunu etimizde kemiğimizde hissettik. Buna şaşır-
mamalıyız, çünkü Rusya gibi bir ülkede sosyalist devrimi başlatmak doğal
olarak ileri ülkelerinkinden çok daha kolaydı.” (S. E, c.8, s. 66) 

Ve bu teorisini, RKP(B) VII. Kongresindeki Savaş ve Barış Üzerine Rapo-
runda da şöyle ifade ediyordu: “Avrupa’da sosyalist devrimin ekonomik ko-
şullarını derinlemesine inceleyen herkes için, Avrupa’da devrime başlama-
nın kıyaslanmayacak derecede zor olduğu, bizde ise başlamanın kıyaslan-
mayacak derecede kolay, fakat sürdürmenin oradakinden çok daha zor ola-
cağı açıktır.”(S. E., c.7, s. 303)

Lenin, Batı Avrupa’da devrime başlamanın zorluğunun gerekçelerini de
şöyle açıklıyor: “Orada, Batı Avrupa ülkelerinde devrime başlamak daha zor-
dur, çünkü orada proletaryanın karşısında daha yüksek bir kültür vardır ve
işçi sınıfı kültür köleliği içinde bulunmaktadır.”(S.E., c. 7, s. 415)

Sürdürmenin zorluklarını ise şöyle: “Birçok defa söyledim: ileri ülkelere
kıyasla, büyük proleter devrime başlamak Ruslar için daha kolaydı, fakat onu
sürdürmek ve sosyalist toplumun tam örgütlenmesi anlamında nihai zafe-
re götürmek onlar için daha zor olacaktır.” (S. E., c. 10, s. 51; ayrıca bakınız;
s. 121) 

Belirtelim ki; bu alıntıdan hemen sonraki uzunca pasajda başlamanın ne-
den kolay olduğuna dair altı tane madde sayar Lenin. Mao da yukarıda ak-
tarılan pasajla aynı şeyleri söylüyor. Lenin’le Mao arasında tek fark şu: Lenin
geri ülkelerde devrime başlamanın çok daha kolay, fakat onu sürdürmenin
Batıya göre daha zor olacağını söylüyor. Mao ise hem başlamanın ve hem
de sürdürmenin Batıya göre geri ülkelerde daha kolay olduğunu söylüyor. 

Dolayısıyla devrime başlamak noktasında Lenin ile Mao aynı paydayı pay-
laşıyor: geri ülkelerde devrime başlamak daha kolaydır; ileri ülkelerde daha
zor. Çünkü, emperyalist kültür köleliği, burjuva yaşam tarzı ve ideolojisi, bur-
juva baskının fena halde etkileri bu işi gelişmiş ülkelerde daha da zorlaştır-
maktadır; yaşam da bunu doğrulamış bulunuyor. Gerisi, sürdürme noktasındaki
farklı yaklaşımdır. Burada soru şudur? Çıra döneminin ülkesinde mi; modern
teknik temelle donanmış ileri ülkelerde mi devrimi sürdürmek (yapmak de-
ğil), “geçiş”, o denli kolaydır?  

Partizan/84



Mao’ya göre, geri ülkelerde devrimden sonra halkı dönüştürmek daha ko-
lay, ileri ülkelerde daha zordur. Bu iddia doğru görünmemektedir tüm dene-
yimlerden sonra. Çok daha önemlisi Mao, Sovyet İktisadının Eleştirisi’nde
(1961-1962), Lenin’le aynı çizgiye gelerek şunları da söylüyor: 

“Bizimki gibi bir ülkede sosyalizmin inşasını tamamlamak çok zor bir iş-
tir.” (S. E., c. VI, s. 182)

MKP’ye göre bu, üretici güçler teorisinin kendisidir. Çünkü makineleşme
derecesinin yüksek, kapitalist üretkenliğin ve proletaryanın yoğun olduğu ül-
kelerde devrimci geçişin daha kolay olduğunu savunmak üretici güçlerin ro-
lünü abartmak demektir ve dolayısıyla bu da “Avrupa merkezci” bakış açısı-
nın kendisidir. Sürdürmenin zorluğu konusunda MKP’nin Lenin’e yüklediği ge-
rekçelerle Lenin’in gerekçeleri arasında bir benzerlik var mı? 

Öyleyse sorun nedir? Şu: 
MKP bu teori üzerinden apaçık bir şekilde Marks’ın materyalist tarih an-

layışıyla bir hesaplaşma içine girmiştir. Sovyet İktisadının Eleştirisi’nde Mao
da Lenin’le aynı şeyi savunuyor. Bu demektir ki Mao da üretici güçler teori-
sinden kopamamıştır. 

Burada asıl sorun MKP’nin Marks’ın materyalist tarih anlayışıyla, yani onun
tarihsel materyalizmin eksiksiz bir tanımını veren şu önemli pasajla ve işin özü
ve iliğini oluşturan şu teziyle problemli oluşudur: 

“Varlıklarının toplumsal üretiminde, insanlar, aralarında, zorunlu, ken-
di iradelerine bağlı olmayan belirli ilişkiler kurarlar; bu üretim ilişkileri, on-
ların maddi üretici güçlerinin belirli bir gelişme derecesine tekabül eder.
Bu üretim ilişkilerinin tümü, toplumun iktisadi yapısını, belirli toplumsal bi-
linç şekillerine tekabül eden bir hukuki ve siyasal üstyapının üzerinde yük-
seldiği somut temeli oluşturur. Maddi hayatın üretim tarzı, genel olarak top-
lumsal, siyasal ve entelektüel hayat sürecini koşullandırır. İnsanların var-
lığını belirleyen şey, bilinçleri değildir; tam tersine, onların bilincini belir-
leyen, toplumsal varlıklarıdır. Gelişmelerinin belli bir aşamasında, toplu-
mun maddi üretici güçleri, o zamana kadar içinde hareket ettikleri mevcut
üretim ilişkilerine ya da, bunların hukuki ifadesinden başka bir şey olma-
yan, mülkiyet ilişkilerine ters düşerler. Üretici güçlerin gelişmesinin biçimleri
olan bu ilişkiler, onların engelleri haline gelirler. O zaman bir toplumsal dev-
rim çağı başlar. İktisadi temeldeki değişme, kocaman üstyapıyı, büyük ya
da az bir hızla altüst eder. Bu gibi altüst oluşların incelenmesinde, daima,
iktisadi üretim koşullarının maddi altüst oluşu ile -ki, bilimsel bakımdan ke-
sin olarak saptanabilir-, hukuki, siyasal, dini, artistik ya da felsefi biçimle-
ri, kısaca, insanların bu çatışmanın bilincine vardıkları ve onu sonuna ka-

Partizan/85



dar götürdükleri ideolojik şekilleri ayırt etmek gerekir. Nasıl ki, bir kimse
hakkında, kendisi için taşıdığı fikre dayanılarak bir hüküm verilmezse, böy-
le bir altüst oluş dönemi hakkında da, bu dönemin kendi kendini değer-
lendirmesi göz önünde tutularak, bir hükme varılamaz; tam tersine, bu de-
ğerlendirmeleri maddi hayatın çelişkileriyle, toplumsal üretici güçler ile üre-
tim ilişkileri arasındaki çatışmayla açıklamak gerekir. İçerebildiği bütün üre-
tici güçler gelişmeden önce, bir toplumsal oluşum asla yok olmaz; yeni ve
daha yüksek üretim ilişkileri, bu ilişkilerin maddi varlık koşulları, eski top-
lumun bağrında çiçek açmadan, asla gelip yerlerini almazlar. Onun için-
dir ki, insanlık kendi önüne, ancak, çözüme bağlayabileceği sorunları ko-
yar, çünkü yakından bakıldığında, her zaman görülecektir ki, sorunun ken-
disi, ancak onu çözüme bağlayacak olan maddi koşulların mevcut olduğu
ya da gelişmekte bulunduğu yerde ortaya çıkar. Geniş çizgileriyle, Asya üre-
tim tarzı, antikçağ, feodal ve modern burjuva üretim tarzları, toplumsal-
ekonomik şekillenmenin ileriye doğru gelişen çağları olarak nitelendirile-
bilirler. Burjuva üretim ilişkileri, toplumsal üretim sürecinin en son uzlaş-
maz karşıtlıktaki biçimidir –bireysel bir karşıtlık anlamında değil, bireyle-
rin toplumsal varlık koşullarından doğan karşıtlık anlamında; bununla bir-
likte burjuva toplumunun bağrında gelişen üretici güçler, aynı zamanda,
bu karşıtlığı çözüme bağlayacak olan maddi koşulları yaratırlar.” (Marks,
Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, Önsöz, s. 25)

Bu pasajı en özsel olarak şu cümlesiyle özetleyebiliriz:
“Maddi yaşamın üretim tarzı, genel olarak toplumsal, siyasal ve entelektüel

hayat sürecini koşullandırır.” 
MKP, Marks’ın tezine yakalanarak yakayı ele veriyor!

Partizan/86



MKP 3. Kongresini gerçekleştirdi ve kararlarını kamuoyuna açıkladı. Kongrenin
her kararının şerhli olduğu ve bunların daha sonra kamuoyuna açıklanaca-
ğı ilan edildi. Bu şerhlerin içeriği Kongrenin almış olduğu kararların muhte-
vası açısından belli oranda önemlidir. Zira sadece bir örgütün kendi iç tar-
tışmaları ve farklılıkları olmaktan ziyade ülkenin sosyo-ekonomik yapı tahli-
li, devrim stratejisi gibi temel meselelerde yaptığı değişikliklerin üzerinde yük-
selen oldukça ciddi bir ideolojik ve köklü çizgi tartışmasını içermesinden ge-
liyor bu önem.

Bu tartışmayı kamuoyu önünde yapacak olmaları, kuşkusuz bu çizgi mü-
cadelesine dış müdahale koşullarını da sağlıyor. Bizler açısından ise ideolo-
jik, politik, teorik çizgideki özgün yakınlıktan dolayı bu tartışmaya devrimin
çıkarları doğrultusunda yaklaşacak bir politik tutum almanın nesnel zemini
mevcuttur. MKP 3. Kongre belgelerine dair genel bir değerlendirme yapmak
ve tavrımızı belirlemek ilk ve önemli bir görevdir. Devrimci bir yapılanmanın
ortaya koyduğu iradeye dair tutum belirlemek, onunla ideolojik-politik-
teorik tartışmaya girmek MLM’lerin görevidir.

Kongre belgeleri, genel teorik çerçevesiyle ve yeni sürecini temellendir-
me biçimiyle adeta bir “geçiş süreci teorisi” izlenimi vermektedir. Bu durum,
tutarlı ve kararlı bir “eklektizme” yol açmıştır. Rotasını kaybetmiş, şüpheler
artık beyni kemirir hale getirmiş, yeniyi bulma ihtiyacı sorgulama tarzını idea-
lizm batağına saplamış, geçmişin muhasebesinin “yeni olanın” yönlendiri-
ciliğinde olması gereken gibi yapılmasında tutuklaşmış halleri ile alınmış ka-
rarlar adeta “teorik bir sefalet” niteliğindedir.

KENAN EVRENʼDEN
BİSMARCK YARATMAK!

Kongre belgeleri, genel teorik çerçevesiyle ve yeni sürecini temellen-
dirme biçimiyle adeta bir “geçiş süreci teorisi” izlenimi vermektedir. Bu du-
rum, tutarlı ve kararlı bir “eklektizme” yol açmıştır. Rotasını kaybetmiş, şüp-
heler artık beyni kemirir hale getirmiş, yeniyi bulma ihtiyacı sorgulama tar-
zını idealizm batağına saplamış, geçmişin muhasebesinin “yeni olanın” yön-
lendiriciliğinde olması gereken gibi yapılmasında tutuklaşmış halleri ile alın-
mış kararlar adeta “teorik bir sefalet” niteliğindedir. �

�



Kongre kararları beş ustanın sorgulanmasında ve “hatalarını” açığa çı-
karmada oldukça cüretliyken, İbrahim Kaypakkaya nezdinde aynı cüret ser-
gilenememektedir. Kaypakkaya’nın, kararlar nezdinde “dokunulmazlık” hali
onun ideoloji ve teorilerine yönelik bir koruma ve sahiplenme değildir kuş-
kusuz. Tam tersine kararlar Kaypakkaya’ya açılmış bir ideolojik, politik, teo-
rik savaştır. Ancak kararlardaki dokunulmazlık görüntüsü “geçiş sürecinin”
faydacı tutumunun bir sonucudur. Aynı yaklaşım kendi tarihsel sürecine yö-
nelik sorgulamada da söz konusudur. Geçmiş, yeni belirlemeler, yeni teo-
riler, yeni yöneliminin keskinliği içinde değerlendirilmediği noktada, orta-
ya büyük bir oportünizm çıkmaktadır. Kararlara, bu keskin ve tamir edilmesi
zor oportünizm adeta ruhunu vermiştir.

Ancak bu oportünizmden daha büyük sorunlarla da yüz yüzedir MKP.
Zira MLM öğretisinin bilimsel ruhuyla karşı karşıya kalacak teorileri üret-
mekten geri kalmamıştır. Revizyonizmin kapısından içeri girmek için ade-
ta bu kapıyı gümbür gümbür dövmektedir. Dövdüğü kapının bilimin kapı-
sı olduğunu zannedecek kadar ise ideolojik bir körlük içindedir. Öyle ki bize
de bu yeni kapıyı birlikte dövme ve içeri birlikte girme çağrısı yapmakta-
dır. Ne adına; MLM’nin bilimselliği adına, Maoizm aşkı adına. Ancak Ma-
oizm etiketiyle üretilen yeni oportünist, modern revizyonist teorilere kar-
şı suç ortağı olmak bir yana devrim için, MLM’nin kıskançlıkla korunması
için bir savaş içinde olacağımızı ilan ediyoruz.

Özensizlik ve ilginç maddi hatalar yığınından
birkaç örnek
Kongre kararlarında bir dizi enteresan diyebileceğimiz, garipsenecek biçimde
yadırgatan kavramlar ve tespitler yer almaktadır. Bunun oldukça yoğun bir
şekilde kararlarda var olduğunu belirtelim. Bunları, yeni yönelimin yeni dü-
şünsel ürünleri şeklinde de yorumlayabiliriz! Ancak üzerinde fazla durma-
yacağız. Zira esasın yanında sadece ayrıntı düzeyindedir.

“… Rusya-Çin-Hindistan gibi güçlü ve emperyalist devletlerin olduğu,
dünya nüfusunun çoğunluğunu oluşturan ‘Şangay Beşlisi’”, “…Şeyleri ha-
reketsiz ve statik ele alan dincilerdir.”, “Ekonomik yasalar dışında sınıflar
üstü olgular olan ulus, inanç, cins ve kültürel şekillenmelerle …”, “… Os-
manlı, feodal ekonomik ilişkiler üzerine kurulan yayılmacı özelliğiyle yak-
laşık bin yıl süren bir feodal imparatorluktu.” vb. birçok hem maddi hata
içeren hem anti-MLM yaklaşımlar taşıyan hem de sorunu indirgeyen kav-
ramlar kullanılmaktadır.

Hindistan yarı-feodal, yarı-sömürge yapısı ile bilinir ve devrimciler ta-

Partizan/88



Partizan/89

rafından kabul edilen bir gerçektir bu. Ancak MKP bir çırpıda Hindistan’ı em-
peryalist kategoriye yerleştiriyor. Sanırız Hint yayılmacılığı bu kafa karışık-
lığının esas nedeni. Ancak “sosyo-ekonomik” yapıda kendilerine esas öl-
çüt olarak aldıkları kır ve kent nüfusu oranlarına bakmaları bile henüz Hin-
distan’ın “kapitalistleşemediğini”(!) gösterecektir. Zira kırlık nüfus Hindis-
tan’da % 70 düzeyindedir. HKP(M) kendi ülkesini yarı-feodal, yarı-sömür-
ge nitelemekte ve Demokratik Halk İktidarı eksenli başarılı bir köylü geril-
la savaşı yürütmektedir. MKP kuşkusuz bunları bilmektedir. Bunun aksini
düşünüyor mu bilmiyoruz. Ancak son teorilerinin temellerine bakarsak “sağı
solu” belli olmaz dedirtecek bir düşünceye zemin sunduklarını da belirte-
lim. Sonuçta Hindistan’ın emperyalist olduğu vurgusu hatalı ve yanlıştır.

“Şeyleri hareketsiz ve statik ele alan dincilerdir” tespiti idealizmi ifade
etmek için kullanılmış. Paragrafın öncesi ise diyalektik-materyalist öğretinin
temel niteliğini açıklamaktadır. Demek ki bu anlayışa göre idealizm ateist bur-
juvaların bir dünya görüşü değildir. Bu kesimler şeyleri hareketsiz ve statik
ele almaz… Bu idealizmi indirgemeci yaklaşım, burjuvaziye ait bu dünya gö-
rüşü ve felsefi tutumu burjuva “pozitivist” yaklaşımla ele almaktan başka bir
anlama gelmez. İdealizm din öğretisinde en dogmatik ve uç yansımasını bu-
lur. Ancak bu bir felsefi tutumdur ve aydınlanmacı burjuvazinin de sıkıca sa-
rıldığı ve ürettiği bir sınıfsal öze sahiptir. Hem din öğretilerinde hem de ay-
dınlanmacı burjuva filozoflarında sınıfsal çıkarlarına, toplumsal gelişmenin
sınırlarına-olanaklarına ve bunun sunduğu bakış açılarına paralel olarak di-
yalektik yaklaşımlar bulunur. Diyalektik materyalist öğreti tarihsel ve toplumsal
gelişimin geldiği yeni evrede şekillenmiş bir dünya görüşüdür. Kuşkusuz bu
öğreti insanın bilinçlenme sürecinin bir evrimidir de. Din olgusu da, ay-
dınlanmacılıkta bu tarihsel evrimin gelişimine katkı sunmuştur. Son tahlil-
de idealizm sadece “dincilere” ait değildir, onların da içinde olduğu sınıfsal
niteliği olan bir dünya görüşüdür. Bu kullanım biçimi, toplumda var olan yan-
lış algının bir ürünüdür. Doğru ve sağlıklı bir kullanım değildir.

MKP’de inciler bol miktarda mevcut. Bunlarda birisi de “ulus, mezhep,
cins kültür” meselesini sınıflar üstü olarak tanımlayan yaklaşımıdır. Bun-
ların üretim ilişkilerini, üretim aletlerini ve sınıfsal çelişkileri açıklamakta kul-
lanılmaması gerektiği anlatılıyor. Ama öyle bir ele alışı var ki, bu kavram-
larla sosyo-ekonomik yapıyı izah etmek bu yaklaşımdan daha MLM olacaktır
düşüncesine okuru sevk ediyor. Zira sınıflar üstü dediği meseleler toplumsal
mücadelenin en önemli sorunlarıdır. Bunların her birisi sınıflı toplumların
ortaya çıkardığı ve her üretim ilişkisinde egemen olan sınıfın kendi çıkarı-
na göre şekillendirdiği ve sorun olmaya devam eden meselelerdir. Yani sı-



Partizan/90

nıflar üstü demek, Marksizm’in abc’sinden bihaber olmak demektir.
MKP’nin MLM’nin abc’sinden bihaber olduğunu söylemeyiz. Ancak ken-
di teorisinin altını doldururken belli doğrular MKP’de ters yüz oluyor. Aya-
ğa uymayan ayakkabıyı değiştirme yerine ayağını ayakkabıya uydurmaya
çalışıyor. Bu da onlardan sadece birisi. Buna benzer birçok örnek var. De-
ğerlendirme içinde bunlara bol bol rastlayacağız.

MKP Osmanlı’nın 600 yıllık tarihsel varlığını bir çırpıda bin yüzyıla çı-
karmıştır. Bu da özensizliğin bir sonucudur. Selçuklu ile ele alınan bir ege-
menlik sürecini ifade etmek istemiş olabilirler. Ama kongre belgesi gibi bir
belge yazılırken böylesi durumları net ifade etmek gerekir. Aksi yanlış ta-
rihsel bilgiler yığınına neden olur.

Ustaların “hataları” ve MKP düzeltmeleri
MKP, kapitalist emperyalist sistemin bugünkü durumunu incelemiş, ken-
dilerinin deyimiyle “yeni teorik sentezlere” ulaşmış ve ustaların yaklaşımıyla
kıyaslayarak kimi tespitlerin geçerliliğini yitirdiğini iddia etmiştir. Ustaların
kimi tespitlerinin, toplumsal gelişmelerle birlikte geçerliliğini yitirebilece-
ği bilimsel ve kaçınılmaz bir gerçekliktir. Lenin, toplumsal-bilimsel gelişmeler
ve değişimler doğrultusunda Marks’ın belli tezlerini yadsımış ve geliştire-
rek bilimi ilerletmiş, Mao da aynı yolu izleyerek bilime yeni katkılar sunmuştur.
Bunlar nitel düzeyde gerçekleşen katkılardır. Kuşkusuz nicel değişimler ve
dolayısıyla teoride değişiklikler de olacaktır. Ama bunun sağlam kanıtlara
ve ikna edici temellere kavuşturulması, sosyal pratikte sınanarak ortaya çık-
ması gerekir. Lafla peynir gemisi yürümeyeceği gibi, süslü sözlerle de us-
taları yanlışlamak bilimi ilerleten bir durum değildir.

Kongre belgelerinde sürekli bir şekilde nicel ve nitel ilerlemeler vurgu-
su yapılıyor. Bu genel teorik doğrunun adeta evelenip gevelenmesi, her ta-
rafa sokuşturulması bizi de bir “arayışa” ve odaklanmaya itiyor. Zira bu di-
yalektik yasa Kongre kararlarının açımlamasında kullanılıyorsa somut bir
karşılığı olmalıdır. Belli meselelerde hakkını verelim nicel ve nitel değişim
bağlamında yaşanan yeni nitel gelişmeler ifade edilmiş.

Emperyalist kapitalist sistem bağlamında “… rutin bir nicel artma azal-
ma şeklinde gitmiyor. Tarihsel koşullara göre biçimleniyor, nicel ve nitel
değişiklikler gösteriyor.”(MKP 3. Kongre belgeleri, s. 18) şeklinde ortaya
konulan tespitler tekerleme gibi kullanılıyor. Bu tespitin hemen öncesinde
ise şu MKP’nin klasik “didaktik”(öğreten adamda diyebiliriz) tarzı ile sun-
duğu tespitler var: “Kapitalist emperyalist sistemin bugünkü durumu in-
celendiğinde Marks, Engels, Lenin, Stalin ve Mao yoldaşların ortaya koy-



Partizan/91

dukları tezlerin bir bölümü geçerliliğini korurken, bir bölümünün, bu yol-
daşların ifade ettiklerinin aksine gelişmeler gösterdiği, bir bölümünün ise,
bu yoldaşların göremediği günümüz koşullarındaki yeni gelişmeler biçi-
minde ortaya çıktığı görülmektedir. Leninist emperyalizm tahlilinin temel
esasları üzerinden bakarak, dünyadaki yeni değişimleri anlamak müm-
kündür.” (age, s. 17)

Bir bütünlük içinde baktığımızda MKP kapitalist-emperyalist sistemin yeni
bir nitel evreye ulaştığını söyleyecek ama kararsız kalıyormuş izlenimi oluş-
turuyor. Metnin bütününde bunun bir sıkıntı haline geldiğini görüyoruz. Dik-
kat kesiliyoruz karar metnine, acaba ustaların göremediği ve tespit etme-
ye ömürlerinin yetmediği yeni bir nitel değişim mi tespit edildi diye.

Ama bundan önce “didaktik” bir üslupla ustaların “ifade ettiklerinin ak-
sine gelişmeler” tespitine temel oluşturan nelerdir diye bakalım. Metin içe-
risinde dişe dokunur ve tam ifade edilen iki mesele olduğunu görüyoruz.
Bu iki mesele MKP’nin kongre belgelerinin şifrelerini çözmede, eğilimini kav-
ramada bizlere yardımcı olacak muhtevadadır. Bu iki meselede Lenin yol-
daşın yanıldığı söyleniyor. Tespit şu: “Dünyaya hakim olan çok uluslu te-
kellerle birlikte, serbest rekabet, Uluslar arası arenada çok uluslu tekeller
arasındaki rekabete dönüşmüştür. Lenin yoldaş tekel aşamasıyla birlikte
serbest rekabetin giderek etkisini yitireceğini ifade etmesine rağmen, ge-
lişmeler bunun tersini göstermiştir. Aynı şekilde borsalarda, Lenin yolda-
şın tespitinin tersine etkisini yitirmek yerine yasal dev kumarhaneler bi-
çiminde, daha da etkin hale gelerek milyarlarca insanın emeklerini sömüren
araçlara dönüşmüşlerdir. (age, s. 24) Evet Lenin’in öngörüsünün aksine ya-
şanan gelişmeler bunlarmış.

Bunun dışında MLM teorinin karşıtı diyebileceğimiz bir dizi yeni teorik
sentez de kuşkusuz belgelerde savunulmuş. Onlar da ilgili başlıklarda or-
taya konacaktır.

Öncelikle ikincisinden başlayalım. Acaba MKP’nin dediği gibi bir durum
var mı? Ya da bu denli önemli bir yanlış mı? Hemen belirtelim MKP her-
kesin MLM klasikleri yalayıp yuttuğunu düşünüyor olsa gerek ki bu tarz tes-
pitleri yaparken pek kanıt sunma ihtiyacı duymuyor. Nerdeyse kongre ka-
rarlarının bütününde bu genellemeleri yapıyor. Kötü olan ise pratik ile teo-
rinin uyumsuzluğundan doğan hataları bile adeta sanki o meselenin teo-
rik savunusu yapılmış gibi ele alıp, yansıtmasıdır. Bunun doğru bir yöntem
olmadığını belirtelim. Kendi öznel dünyasının içinde meselelere bakmak-
tır bu yaklaşım. Yine eleştirinin altını boşaltan, haksızlığı kültür haline ge-
tiren bir sonuç doğurması kaçınılmazdır.



Partizan/92

Konumuza dönersek; MKP Lenin’in borsaların etkisini yitirdi tespiti-
ni Kapitalizmin En yüksek Aşaması Emperyalizm adlı yapıtında sanırız şu
tespitine dayanarak yapıyor “Başka bir deyişle, eski kapitalizm, serbest
rekabet kapitalizmi, mutlak ve vazgeçilmez düzenleyicisi Borsa ile bir-
likte, ortadan ebediyen kaybolmaktadır. Geçici bir dönemin belirtilerini
taşıyan, serbest rekabet ve tekel karışımı yeni bir kapitalizm, onun ye-
rini alıyor. Böylece soru kendiliğinden doğmaktadır: bugünkü kapitaliz-
min bu ‘geçiş’i neye yöneliyor? Ne var ki, burjuva bilginleri bu soruyu
sormaktan korkuyorlar.”

Ancak MKP meseleye yanlış noktadan bakıyor. Lenin’in bu tespiti dö-
nemin burjuva iktisatçılarının bankalar ile borsa ilişkisine dair yürüttüğü
bir tartışmanın değerlendirmesi ve onların ifade etmediği bir gerçekliğin
Lenin tarafından tercüme edilerek bankaların işlevine dair durumu ve ka-
pitalizmin yeni niteliğini açığa çıkarması üzerinedir. Zira bu tespitten he-
men önce kimi ekonomi dergileri ve burjuva iktisatçılardan Lenin tara-
fından yapılan alıntılarda Borsa’nın artık yerini bankalara bıraktığına “her
bankanın bir borsa olduğuna” ve ekonomik yaşamda artık bankalar ve
sanayinin yaptığı düzenlemelerden dolayı borsaya ihtiyaç kalmayabile-
ceğine yönelik yaklaşımı aktarmaktadır. Yani Lenin bu tartışmalarda esas
olarak borsayla ilgili değildir.

Yaptığı şey burjuva iktisatçıların mali sermayenin yoğunlaşma, örgüt-
lenme ve tekelleşmesine dair örtülü halde ifade ettikleri yaklaşımı deşifre
etme üzerinedir. Borsa tartışmasını bu iktisatçılar yeni ekonomik ilişkileri meş-
rulaştırmak, merkezileşen mali sermayeyi ve pratik ihtiyaçlarını ifade etmek
amaçlı yapmaktadır. Yani borsaların rekabetçi kapitalizmdeki ekonomik ha-
reketlerin düzenleyici rolünün artık tekelleşmiş mali sermayenin denetimine
geçtiğine dair bir tartışmadır. Borsalar artık tekelci mali sermayenin kont-
rolüne geçmiştir. Lenin yoldaş bu tartışmada tam da bu özü yakalamaya
çalışmaktadır. Yani ortadan kaybolan şey olarak borsa değil rekabetçi ka-
pitalizm ifade edilmektedir.

Genel tartışma içinde burjuva iktisatçıların serbest rekabetçi dönemle
borsayı eşitleyen, tekelci dönemle de bankaları eşitleyen yaklaşımlarının,
doğurduğu yeni durumun sonuçlarını gizlemesine Lenin’in onların for-
mülasyonunu kullanarak tam ifade edişi söz konusudur.

Lenin borsaların öneminin daha fazla artacağına dair bir öngörüde bu-
lunmuyor. Tam tersine “Serbest rekabetin hüküm sürdüğü eski kapitaliz-
min yerini, tekellerin egemen olduğu bir yenisinin alması, doğurduğu bir-
çok sonuçlar arasında Borsanın önemini de azaltmaktadır” diyerek içinden



Partizan/93

geçilen döneme yönelik bir gerçekliği ifade ediyor. Ama rekabetçi dönemdeki
borsaların ekonomideki düzenleyici işlevinin, emperyalizm çağında tekel-
ci mali sermayenin elinde olduğunu net tespit ediyor.

Peki, bugünkü borsanın tekelci mali sermayenin egemenliğinde bir araç
olduğu tespiti Lenin’in tespitiyle uyumsuz mudur? Borsalar emperyalizm
çağına uygun bir nitelik kazanan bir araç haline gelmemiş midir? Serma-
ye akışkanlığını sağlama da borsalar yeniden yapılandırılarak bir ihtiyaca
yanıt verir hale getirilmemiş midir?

Rekabetçi kapitalizmden tekelci kapitalizme evrilen ara aşamada mali
sermayenin bankalar üzerinden sermaye yoğunluğuna odaklanması, re-
kabetçi sürecin özelliklerini taşıyan diğer araçları başkalaştırma sürecini bir
sihirli değnekle yapmasının mümkün olamayacağı açık değil midir? Bu ge-
çiş ve ara aşama döneminde borsalar yerine bankaların sermayenin esas
aracı olduğu doğru ve yerinde değil midir?

Henüz bu değişim süreci devam ederken ve o ara aşamada belli araç-
ların bu değişimi tam sağlanamamışken (hatta belli oranda ayak bağı ola-
rak görülüyorken), bu araçların gelecekte nasıl işlev göreceğine kafa yor-
mak Lenin açısından “meleklerin cinsiyetini” tartışmaktan başka ne anla-
ma gelebilirdi. MKP Lenin’i bu tartışmaya tam bir açıklık getirmemekle bir
günah işlediğini ispata çalışmaktadır. MKP’nin meselenin özüne odaklan-
ması ve bir kavrayışa ulaşma ihtiyacı dururken, sineğin yağını çıkarmaya
çalışma çabası manidardır! Emperyalist dönemdeki borsalarla rekabetçi ka-
pitalizm çağındaki borsaların artık işlevi ve rolü açısından başkalaştığı bir
gerçek değil midir? Lenin’in bu mali sermaye yoğunlaşması karşısında öne-
mi azalan şey olarak rekabetçi kapitalizmin ekonomik düzenleyici rolündeki
borsalara işaret ettiği çok açıktır. MKP borsanın ekonomik ilişkileri düzen-
leyen rolünün devam ettiğini mi düşünüyor?

MKP, sığ bir yaklaşım, gereksiz bir boşluk bulma çabası içindedir. De-
rinleşme, gelişme, “nitel” atılım ustaların bu biçimde sorgulanarak ele alın-
masıyla gerçekleşmez. Tam tersine sığlaşma, kendini yükseltmek için ha-
yali basamaklar kurma, bilimi kavrayamama sorunları dramatik sonuçlar-
la birlikte ortaya çıkar. Ama acele etmeyelim, “bilinçli komünistler” egola-
rını şişirmekten öte bu küçük detayı önemseyen başka bir düşünsel yön-
lendirmeden muzdaripler.

Birinci meseleye gelecek olursak. Ne diyordu MKP “Dünyaya hakim
olan çok uluslu tekellerle birlikte, serbest rekabet, Uluslar arası arena-
da çok uluslu tekeller arasındaki rekabete dönüşmüştür. Lenin yoldaş
tekel aşamasıyla birlikte serbest rekabetin giderek etkisini yitireceğini



Partizan/94

ifade etmesine rağmen, gelişmeler bunun tersini göstermiştir.” Lenin
yoldaşı yine feci yakalamış MKP!

Peki bu durum nasıl yeni bir sonuç ortaya çıkarmıştır. Çok uluslu tekel-
lerin pazardaki bu “serbest rekabeti”, serbest rekabetin ruhuna uygun si-
yasal sonuçlara vesile olmuş mudur? Nihayetinde MKP’nin diliyle söyle-
yecek olursak bu rekabet kapitalist karakterlidir. Bu kapitalist özle yürütü-
len serbest rekabet nasıl bir duruma vesile olmuştur? Lenin böyle bir şeyi
ön göremediyse, hele de tekellerin serbest rekabeti gibi bir durumu, em-
peryalizmin eğilimini belirlemede de bir boşluk oluşması gerekmez mi?

Tekellerin “serbest rekabetini” Lenin göremedi mi gerçekten? Yoksa MKP
gölge boksu mu yapıyor? Hemen belirtelim bizce gölge boksu yapmıyor.
Lenin’le ringe çıkmayı tercih ediyor. Hem de Kautsky’nin, “Leninist” kıya-
feti giymiş türevi tezlerle bunu yapıyor. Zira Lenin, emperyalist ve tekelci
rekabetin olacağını ön görememiş değildir. Pazarda kıyasıya bir rekabetin
olacağını, bunun yer yer savaşlarla sürdürüleceğini biliyoruz. Ancak MKP
“serbest rekabet” derken kuşkusuz bunu kast etmiyor. Pazarda, rekabetçi
kapitalizme has bir “serbest rekabetten” bahsediyor.

Lenin, Kautsky’nin sömürge ve yarı-sömürgelerde ticari ilişkilerin em-
peryalizmin askeri işgali, mali sömürüsü olmasa daha fazla artacağını, bu
serbest rekabet koşullarının kapitalizmi geliştireceğini iddia etmekle eleş-
tirip bunu Marksizm’in güçlü kolları arasına alarak eziyor, posasını çıkarı-
yor. Lenin bunu anlamsızlık olarak ifade ediyor. Zira bu koşullar olsa da ka-
pitalizmin yasaları gereği tekelleşmenin kaçınılmaz olduğunu söylüyor. Ka-
utsky’nin bu tezini çürüttükten sonra “bu uslamlamayı düzeltip” (Lenin yol-
daş bu düzeltmeyi Kautsky’nin tezini daha doğru bir mantığa oturtma ola-
rak ifade ediyor. Tabii ironik bir şekilde) diyerek emperyalist rekabet koşulları
içinde ele alarak, yani tam da konumuza dair bir tartışmaya giriyor.
“Spectator gibi İngiliz sömürgelerinin İngiltere ile olan ticaretinin diğer ül-
kelerle olan ticaretlerine göre daha yavaş ölçüde geliştiğini söylesek de,
yine Kautsky’yi kurtaramayız. Aslında İngiltere’ye karşı zafer kazanan da
gene tekellerdir, gene emperyalizmdir; ama başka ülkelerin (Ameri-
ka’nın, Almanya‘nın) tekelleri ve emperyalizmi” diyerek Kautsky’nin ser-
best rekabet koşullarını arayan ve tarihin geri döndürülmesini ifade eden
burjuva reformizmine darbeyi indiriyor. Yani emperyalist tekeller arasındaki
rekabetin kapitalizm koşullarındaki “serbest rekabet” biçiminde olmayacağını,
bunun sonuçlarının açığa çıkmayacağını özellikle vurguluyor.

Bu rekabetin niteliğine ve nedenlerine dair ise devamında şunu söylü-
yor: “Almanya’nın İngiliz sömürgeleriyle ticareti bizzat İngiltere’nin bu sö-



Partizan/95

mürgelerle olan ticaretinden daha hızlı gelişiyorsa bu, yalnızca Alman em-
peryalizminin İngiliz emperyalizmine göre daha genç, daha güçlü, daha
iyi örgütlenmiş olduğunu, ondan üstün olduğunu kanıtlar; ama hiçbir bi-
çimde serbest ticaretin ‘üstünlüğü’nü kanıtlamaz. Çünkü burada serbest
rekabet ile himayecilik ve sömürge bağımlılığı arasında bir savaşım değil,
iki rakip emperyalizm, iki tekel, iki mali-sermaye grubu arasında bir savaş
söz konusudur. Alman emperyalizminin İngiliz emperyalizmine üstünlü-
ğü, sömürge sınırlarının ya da koruyucu gümrük tarifelerinin meydana ge-
tirdiği duvarlardan daha güçlüdür: buradan serbest ticaret ya da “barış-
çı demokrasi” lehine bir kanıt çıkarmak bayağı bir iş olur; bu, emperya-
lizmin temel özelliklerini ve çizgilerini unutmak demektir; Marksizm’in ye-
rine küçük-burjuva reformizminin geçirilmesi demektir.” Tam da MKP’nin
Lenin’le ringe çıkmasına sebep olan şey budur. Lenin apaçık bir şekilde
MKP’nin kılık değiştirerek Kautsky türevi teorisine yanıt vermektedir.

Tekellerin çok uluslu olması sorunun özünü ortadan kaldırmıyor. Çeşitli
emperyalist güçlerin ortak bir emperyalist zincir içinde var olması ve çe-
şitli düzeyde ortaklıklara gitmesi sadece ekonomik düzeyde değil siyasal
ve devlet düzeyinde de vardır. Ama bu emperyalist rekabeti ortadan kal-
dırmaz. Çok uluslu tekellerin rekabetin ve kapışmanın boyutuna göre ser-
maye yapısının oluşturduğu durumla bir emperyalist devletin kendi tem-
siliyetini daha berrak hale getireceği kuşkusuzdur. Ki şu koşullarda dahi her
tekelin sermaye yapısı ve ulusal özellikleriyle baskın olan bir devlet etike-
ti vardır. Mali sömürüsünü ve rekabetini uluslararası birleşmeler ve yutmalar
üzerinden gerçekleştirmesi ve bunun çok uluslu özelliklerle pratikleşmesi
tekelleşmenin ruhuna ve temel özelliklerine uygundur. Tekellerin bugün “ser-
best rekabet” (rekabetçi kapitalizmin özellikleriyle) içinde olduğunu iddia
etmek tekelleşmenin, emperyalizmin temel özelliklerini anlamamaktır.
Emperyalizm vurgusunu bin defa yapsanız da Leninist emperyalizm teo-
risinin doğruluğuna “yemin etseniz” de ortaya koyduğunuz teori emper-
yalizmin siyasal gericilik karakterine en iyimser tespitle makyaj yapma du-
rumuna düşürür sizi. Ya da emperyalizmin artık yeni bir evresinin ufukta
belirdiğine dair bir teoriyi savunma durumuna. Hangisini tercih edersiniz?

MKP’nin Lenin’in ön göremediği şey olarak ifade ettiği mesele, görül-
düğü gibi Lenin tarafından “emperyalizmin temel özellikleri ve çizgilerini
unutmak” olarak ifade ediliyor. Yani MKP Lenin’e emperyalizmin temel özel-
liklerini unutmayı salık veriyor. Ringde yürüttüğü nafile kavga da budur. Bu
yaklaşım ileride göreceğimiz gibi “emperyalizme” daha başka roller de yük-
lemeye temel oluşturmaktadır.



Partizan/96

Şu durumda MKP’nin Lenin’i yanlış diyerek düzeltmeye çalıştığı meseleler,
MKP’nin emperyalist çağın karakteristiğinden koptuğunu, bu çağın içinde
“rekabetçi kapitalist” yasaları ve araçları aradığını bize tanıtlamaktadır.

Tekelci-Emperyalist Sermayenin Yüz Yıl İçinde Geçirdiği
Evrim
MKP’nin emperyalist sistemi irdeleyerek vardığı sonuçlar üzerine titizlikle
durmak gerekiyor. Zira “ağızdaki baklanın” ne olduğuna dair güçlü işaret-
ler var. Ama henüz kararlaşmamış, belli kafa karışıklığının da güçlü şekil-
de hissedildiği bir durumla karşı karşıyalar.

Geniş bir emperyalizm tahlili ve değerlendirmesi yapmayacağız. Ancak
emperyalist kapitalist sistemin, sermayenin dünyada ayak basılmadık alan
ve kontrol edilmeyen pazar bırakmadığı, yoğunlaşma ve merkezileşme nok-
tasında özellikle 1990’larla birlikte büyük hamleler yaptığı, sosyal devlet an-
layışının önemli oranda aşındırılarak bütün kamu hizmetlerinin emek-ser-
maye ilişkisi içine sokulma eğiliminin hız kazandığı, mali oligarşinin ezilen
sınıfların emeğini daha üst düzeyde gasp etmek için para politikalarıyla bü-
yük sabun köpükleri yaratarak oluşan krizlerle sermaye devşirdiği, iletişim
araçlarının sermayenin dolaşım hızı ve kendini gerçekleştirmede akıl almaz
katkılar sunduğu vs. bir süreçten geçerek daha vahşi bir azgınlık içindedir.

Bu sürece “küreselleşme” ve neo-liberalizm adı verilmektedir. Bu ge-
lişmeler devletlerarası ilişkiler ve siyasal düzleme de yansımaktadır. Bir dö-
nem bu süreç “tek kutuplu dünya” şeklinde tarif edilmiş ve başat bir dev-
letin koordinatörlüğünde sınırların kalkacağı, fiilen tek bir siyasal egemenlik
biçimine doğru hızla yol alındığına dair tezler ortaya konmuştur. Bütün bu
eğilim ve yönelim paketler halinde, ustaca kampanyalarla, ideolojik saldı-
rılarla ezilen kesimlerin üzerine boca edilerek toplumsal tahakküm oluştu-
rulmuştur ve bu halen devam eden bir süreçtir.

Bu süreç sınıf mücadelesinin öznelerinde de kaçınılmaz bir etki doğur-
muştur. Devrimci mücadele bu ideolojik saldırılar altında sürekli bir gerile-
me halinde olmuştur. İdeolojik düzeyde büyük ve keskin kaymalar yaşan-
mış, “büyük anlatılar” (devrimler) çağının kapandığı yaygaraları koparılmıştır.
Değişimin özelliklerini ve niteliklerini kavramada sorun yaşayan proleter, halk-
çı, ilerici kesimlerin öncü örgütlü yapıları süreci karşılamada bir yenilgi ya-
şamıştır. Bu yenilgiyi birçok yapı ideolojik düzlemde yaşamış ve sınıf mü-
cadelesinde karakter değiştirmiştir. Sınıf mücadelesinin lafzının dahi çağı ya-
kalayamamak olarak karşılandığı karakterlere evrilen durumlar olmuştur.



Partizan/97

Bunun yanında mevcut programına sadık kalarak hareket eden devrimci
ve komünist hareketler, politik ve ideolojik anlamda sürece yanıt vereme-
yen ama karmaşadan ideolojik dejenerasyonu en az yaşayanlar olmuştur.
Dünya ölçeğinde bu hareketlerin çok sınırlı olduğunu belirtelim. Buna rağ-
men bu hareketlerde azımsanmayacak bir ideolojik sorun biriktirmiş ve bün-
yesine almıştır. Ancak böylesi zorlu ve karmaşık süreçlerde Lenin yoldaşın
“mevcut çizgi ve programa sadık kalma”nın faydalı olabileceğine dair teo-
risi genel tabloya baktığımızda geçerli bir kılavuz olmuştur. Kuşkusuz bu du-
rum, süreç bu denli hızlı değişirken ve kendini yenilerken-üretirken uzun süre
devam ettirilebilir değildir. Bir konjonktür ya da dönem içinde geçerlidir. Aksi
durum sürecin gerisinde kalmayı kaçınılmaz hale getirir. Bu bağlamda sü-
recin yeni gelişmeleri, özgün karakteri, ideolojik saldırıların temel niteliği kav-
ranabilir hale geldiğinde buna göre şekillenmek, ihtiyaçlar doğrultusunda
süreci karşılayacak tutumlar benimsemek ve yeni olana daha fazla ilgi du-
yarak ve anlayarak sınıf mücadelesini sıçratacak hamleleri yapmak gerekir.

Lenin yoldaşın, Kautsky’le yürüttüğü tartışmada, meseleye dair şu tes-
pitleri MKP’nin sırtını dayadığı noktalar oluyor: “Ama kapitalizmin em-
peryalizmden sonra yeni bir aşamasının, ultra-emperyalizm aşamasının
soyut olarak “düşünülebilirliği” yadsınabilir mi? Hayır. Soyut olarak böy-
le bir aşama düşünülebilir. … Gelişmenin, istisnasız tüm işletmeleri, tüm
devletleri kapsayan bir dünya tröstü yönünde olduğuna hiç kuşku yoktur.
Ama gelişme oraya doğru öylesi koşullarda, öylesi bir tempoyla, öylesi çe-
lişkilerle, çatışmalarla ve sarsıntılarla -bunlar asla yalnızca ekonomik de-
ğil, aynı zamanda siyasi, ulusal niteliklidir vb.- olmaktadır ki, mesele ulu-
sal mali sermayelerin bir tek dünya tröstü, ‘ultra-emperyalist’ bir dünya bir-
liğine varmadan önce, emperyalizm kaçınılmaz olarak çökmek, kapitalizm
karşıtına dönüşmek zorundadır.” (Lenin, Proleter Devrimler broşürü) Em-
peryalizmin içinde bulunduğu koşulların bu durumu çağrıştırdığını MKP bel-
gelerini biraz dikkatli okuyunca fark etmek mümkün. Ki oluşan belli sonuçlara
dair ortaya koyduğu teorik tutum da adını koymadan bu evrenin başlan-
gıcını temel alan yaklaşımlardır. Bunları devrimci savaş stratejisinde, yarı-
sömürgecilik tanımında, ülkenin sosyo-ekonomik yapı tahlilinde net ola-
rak görebiliyoruz.

Bu değişimlerin temelini MKP’nin emperyalizmin içinde bulunduğu yeni
durumdan çıkardığını söylemek yanlış olmaz. Kautsky’yi bu yaklaşım feci
halde sağa savurmuştu. Ancak MKP, Lenin’in, kaçınılmaz olarak bu süre-
ce gelmeden kapitalizm karşıtına dönüşecek, tezine bir evrim süreci ola-
rak bakmıyor (şimdilik), bu sürece “Maoizm’in” devrimci müdahale ruhu-



nu kuşanarak yaklaşıyor ve doğal olarak feci halde bir sola kayış yaşıyor.
Şimdi MKP’nin adını koymadan ultra-emperyalizm arayışına dönelim.

Uzun sayılacak bir dizi alıntıyı peş peşe koymak bütünü görmek açısından
faydalı olacaktır. İşte MKP 3. Kongre belgelerinden alıntılar:

“Kapitalizmin gelişme ve yayılma dinamiği onu dünyayı zaptetmeye yö-
neltir. Sermayenin sürekli gelişme ve yayılma dinamiğinin dünya çapın-
daki yüz yıllık gelişimi, önemli değişikliklere neden olmuş durumdadır. Ka-
pitalist sistemin krizine karşı stratejik olarak merkezileşerek yoğunlaşmak
zorunda kalan sermaye, sadece ekonomik yoğunlaşma değildir. Aynı za-
manda bu temel üzerinde şekillenen devlet ve siyasettir de. Doğallığında
yaşanan gelişmeler devlet ve siyaset alanına da yansımaktadır.”(s. 17)

“Üretim güçlerindeki teknolojik gelişme birçok önemli değişime yol
açmaktadır. Özde değil; aynı öz üzerinde tarihsel koşullara bağlı olarak
ortaya çıkan bu gelişmeler analiz edilerek hatalı yaklaşımlardan kopmak
zorundayız.”(s. 18)

“Kapitalizmin gelişim sürecini ve anda ortaya çıkan yeni olguları tah-
lil etmek durumundayız. Bu olmazsa, neo-liberal emperyalist stratejiler
anlaşılamaz. Emperyalizmin küresel ideolojisi neo-liberal ekonomi poli-
tikası gelişmelerle ilişkisi içerisinde kavranmazsa, onlara karşı devrimci
strateji tesis edilemez.”(s. 18)

“Sermayenin yaşamak için sürekli büyüme ve merkezileşme zorun-
luluğu üzerindeki kapitalist işleyiş, devrimlerle ortadan kaldırılmazsa mev-
cut serbest rekabet ve pazar dalaşları çok uluslu tekellerin bir bölümü-
nün iflası, bir bölümünün ise birleşeceği, tek dünya tekeli trendine doğ-
ru ilerlemektedir. Fakat sermayenin rekabetçi doğası ve sınıf mücadele-
si gerçeği, bunun çatışmasız ve kendiliğinden bir süreç izlemeyeceğini
göstermektedir.” (s. 19)

“Kapitalizmin ilk dönemlerinde askeri işgallerle gerçekleşen sömür-
gecilik, ulusal temelde tekelleşen kapitalizm aşamasında borçlandırma
ve diğer bağımlılıklarla yarı sömürgeler biçimine dönüştürüldü. Gelinen
dünya koşullarında ise, yüz yıllık sömürü sürecinin tarihsel gelişimi ve iler-
lemesiyle, her iki biçimden farklı olarak daha derin bir bağımlılık ortaya
çıkmış durumdadır.”(s. 20)

“Çok uluslu tekeller işletmeleriyle yerleştikleri bu tür bağımlı ülkelerde,
sanayi odalarını, yasama kurumlarını, tüm pazarlarını, ordularını, ham-
madde zenginliklerini, sanayilerini, tarımını, hizmet sektörünü, siyaset-
çilerini, kısaca iradelerini tamamen denetimlerine almış durumdadırlar.
Daha özlü ifadeyle bağımlı olan yarı sömürge ülkeler adeta ekonomik,

Partizan/98



siyasi, kültürel ve askeri olarak işgal edilmiş, çok uluslu tekellerin özerk
ya da yarı özerk eyaletleri haline gelerek yeni tipte sömürgelere dönüşmüş
durumdadırlar. Dış görüntüde belli bağımsızlıkları varmış gibi gözükse
de, dünyada var olan yarı sömürge durumundaki ülkelerin hepsi sö-
mürgeden daha derin bir sömürü ve kontrol ağıyla karşı karşıya gelmiş
durumdadırlar.”(s. 21)

Yeterli düzeyde fikir oluşturması açısından bu alıntılar kafidir. Bu gün-
dem başlığında MKP’nin defalarca “nicel-nitel artma” meselesine vurgu yap-
tığını da belirtelim.

Emperyalist kapitalist sermayenin artık başka bir nitelik düzeyine ulaş-
tığını ispatlamaya çalışan bir arayış olduğu çok açıktır. Üretim düzeyi, üre-
tim araçları ve ilişkileri, artı-değer gibi esaslarda önemli değişiklikler ve fark-
lılaşmalar olduğu savunulmaktadır. Yine emperyalist egemenliğin sömür-
gecilik ve yarı-sömürgecilik gibi biçimlerinden farklı olarak yeni bir biçimi
oluşturduğu vurgulanmaktadır.

Emperyalizmin, “küreselleşme” adı altında yaşama geçirdiği ekonomi-
politikalar kuşkusuz tarihsel eğilim ve niteliğine uygun olarak kendini ye-
niden üretmenin ve sermayesini yoğunlaştırmanın-merkezileştirmenin yeni
bir çehresi olarak değerlendirilmelidir. MKP’nin mevcut değişimlere dair kimi
belirlemeleri doğrudur. Sermayenin kimi ayak bağlarından kurtulduğu ve
bu bağlamda tüm dünya pazarlarını bir ağ gibi sarmaladığı, buna uygun
ilişkiler oluşturduğu ve üretim sürecini bu ihtiyaçlara göre yeniden örgüt-
lediğini görüyoruz.

Emperyalizm, I. Emperyalist Paylaşım Savaşı öncesi henüz genç, toy
ve deneyimsizlikleriyle bugünkü sermaye yoğunlaşması ve merkezileş-
mesine dair eğilimini o koşullarda da uygulamaya çalıştı. Dünya pazar-
larına sermayesini sömürgecilik politikalarıyla dizginsiz ve hoyrat bir bi-
çimde gerçekleştirmek için güçlü hamleler yaptı. Ki bu eğilim ve yöne-
lim Kautsky’nin başını döndürdüğü için “ultra-emperyalizm” tartışmalarını
güncel bir mesele olarak tartışmaya vesile oldu. Ancak emperyalizmin
bu yönelim ve iştahı henüz onun sermaye yoğunlaşmasının, üretim tek-
niği ve düzeyinin gelişkinliğine uygun bir durum arz etmiyordu. Bunun
yanında emperyalistleşme sürecine girmiş ve onu gerçekleştirmek ve ge-
liştirmek için dinamik, diri bir süreç yaşayan emperyalist güçlerin boy ver-
mesi büyük bir kapışmanın ve savaşın da zemini olmuştur. Nihayetinde
bu süreç 1917 Ekim ve devamındaki Çin Devrimi ve daha bir dizi dev-
rimle uzun sürecek yeni bir döneme kapı aralamıştır. Bu süreç emper-
yalizm açısından da kendini yeni politik sürece göre konumlanmaya it-

Partizan/99



miştir. Denilebilir ki devrimler ve ezilenlerin yönetime talip olma iddiası
emperyalist sermayenin yaşadığı ekonomik buhranlarla birlikte onun ken-
dini dizginlemesini kaçınılmaz hale getirmiştir.

1980-1990’lı süreçlere kadar emperyalizm ezilenlerin mücadelesinin ge-
tirdiği bir sonuçla, o ilk gençlik yıllarında ipuçlarını verdiği dizginsiz yayıl-
ma ve pazarları zapt edip birleştirme, merkezileştirme gibi tarihsel eğilimine
yeni bir biçim verme ihtiyacı duymuştur. Lenin yoldaşın öngörüsünün ak-
sine sömürgecilik politikası iflas etmiş, onun yerine yarı-sömürgecilik ha-
kim biçim haline gelmiştir. Yine daralan pazarları, sermayenin kendini ye-
niden mayalamasında büyük sorunlar yaratmış, yine kendi ulusal sınırla-
rı içinde toplumsal huzursuzluk ve yönetme sorunları gözden kaçırılmayacak
bir durum ve potansiyel olarak varlığını hissettirmiş, yarı-sömürgelerde ser-
mayenin yayılım hızı ve egemenliği kendi karakteristiğini tam gerçekleşti-
rememenin sıkıntıları ile bunalımlı bir hale dönüşmüştür. Bu durumlar em-
peryalizmin sınırsız, dizginsiz ve engelsiz şekilde ilerlemesinde adeta bir fren
olmuştur. Onu yeni ekonomi politikalar üreterek sermayesini gerçekleş-
tirmeye mecbur bırakmıştır. Devlet politikaları bu engelleyici faktörlere göre
şekillenmiştir. Keynesyen politikalarıyla “sosyal devlet”, “planlı ekonomi,”
gibi sermayenin tarihsel eğilimi lehine olmayacak, ancak içinden geçilen
süreçte kapitalist-emperyalist sermayenin sorunlarına pansuman olacak po-
litikalar benimsenmek zorunda kalınmıştır. Emperyalizmin çürümüşlüğü ve
asalaklığına rağmen “kapitalizmin bir önceki döneme göre daha hızlı ge-
lişmesi” kesintilere uğramıştır.

Yani özetle emperyalizm tarihsel eğilimini uzun süre tam gerçekleş-
tirme koşullarını sağlayamamıştır. Engelleyici faktörler onun ekonomi po-
litikalarını tam gerçekleştirmesine müsaade etmemiştir. Diyebiliriz ki uzun
süre Lenin yoldaşın emperyalizmin tarihsel eğilim ve yönelimine dair te-
mel tespitleri kendini gerçekleştirmede politik sorunlar ve krizler içinde
olmuştur.

İşte “küreselleşme”, neo-liberalizm süreci emperyalizmin ilk dönemle-
rindeki gerçek karakterinin, kesintiye uğradıktan sonra, daha gelişmiş, ol-
gunlaşmış, tecrübe biriktirmiş haliyle karşımıza çıkmasıdır. Lenin yoldaşın
emperyalizmin özelliklerine dair belirlemelerinin artık önünde hiçbir engel
olmadan, kendini bütün yüzüyle ve gerçekliğiyle gösterdiği, sermayenin
doludizgin egemenlik kurduğu bir süreç içinden geçiyoruz.

Emperyalizmin tarihsel sürecinde, eğilimini tam olarak gerçekleştirdi-
ği bir süreç yaşandığını söylemek gerçeği ifade etmek olacaktır. Emper-
yalizmin son yüz yılda toplumsal süreçler içinde yaşadığı sıkıntı, sorun ve

Partizan/100



krizlerin onu yalpalayan, belli oranda gelişim ve ilerlemesini köstekleyen
koşullar içinde yeni sürece evrildiğini kavramak hayatidir. Denilebilir ki em-
peryalizmin gerçek yüzü ve özellikleri içinden geçtiğimiz süreçte gerçek-
leşmektedir. Bu durumu kavrayıştaki eksiklik, onun tarihsel sürecini ve yeni
sürecini kavramada ve özellikle gidişatını görmede, onun yaratacağı yeni
çelişkileri kavramada sorunlara ve uç tespitlere de neden olmaktadır.

Emperyalizmin bu süreci yeni durumlar, yeni biçimler yaratmadı id-
diasında değiliz. Tam tersine sermayenin kendisini yeniden üretme, ör-
gütleme ve egemenlik kurma biçiminde yeni tarzlar, yeni biçimler söz ko-
nusudur. Tefeci ve rantiyeci biçimlerin yanında uluslararası üretimin ucuz
iç gücü peşinde koşarak doğrudan sermaye yatırımlarıyla yeniden örgüt-
lenmesi ve kapitalizmi geliştirmesi yadsınamayacak açık gerçeklerdir. Ama
bu gelişmeleri kendi içinde ciddi bir nitelik değişimi olarak görmek hatalı
olacaktır. Yeni durumun, kendisinin de kendi özelliklerini yeni tanımaya baş-
ladığı ve onun baş edilemez çelişkileriyle yüzleştiği bir dönem yaşanmak-
tadır. Bu süreç yani kapitalizmin hızla gelişmesi süreci, sermayenin birleş-
mesi ve merkezileşmesi, tekellerin devasa boyutlarda büyümesi aynı za-
manda ona rakip yeni tekellerin ve onların himayesini üstlenen yeni em-
peryalist devletlerin daha genç, daha güçlü, daha iyi örgütlenmiş, daha üs-
tün özelliklerle açığa çıkmasına da neden olmuştur.

Tekelci sermayenin uluslararası yeni üretim ve örgütlenme biçimi, na-
sıl ki 1. Emperyalist Paylaşım Savaşı öncesi tefeci sermayenin (ki o dönemde
Fransa emperyalizminde vücut bulmuştur) Japon ve Rus kapitalizmini em-
peryalist niteliğe evirecek bir katkı sunduysa (ki bunda kapitalistleşme sü-
recini tamamlamış bu ülkelerin dizginleri kaptırmaması belirleyicidir) şim-
di de üretimin uluslararası düzeyde yeni örgütlenme biçimi de kapitalist Çin’in
emperyalistleşmesini sağlamıştır.

Bu bağlamda emperyalizm tarihsel olarak kapitalizmi geliştirdiği evre-
de, nasıl görece güçlü ve dizginleri elinden bırakmayan kapitalist ülkele-
rin emperyalistleşmesine engel olamıyorsa, aynı şekilde yarı-sömürge, yarı-
feodal ülkelerde de onların makûs talihini yani geliştirdiği kapitalizmle mev-
cut sosyo-ekonomik yapısını değiştirmiyor, hatta yeni biçimlerle derinleş-
tiriyor. Emperyalist sermayenin yaşadığı krizler ise bu güçlerin ve durumun
daha belirgin görünmesine neden olmaktadır. Bu da sermayenin birleşmesi,
merkezileşmesi eğilimini köstekleyen, ona yeni çelişkiler ve çatlaklarla yeni
sorunlar yaratan koşulları da getiriyor.

MKP buna benzer tespitler yapıyor kuşkusuz. Sermayenin birleşerek mer-
kezileşmesi, çok uluslu şirketlerle egemenlik tesis etmesini, çıkardığı yeni

Partizan/101



sonuçlara bakarak, belli çözümlemelerini, nitel ve nicel gelişmeler tespit-
lerini göz önüne alarak “ultra emperyalizm” tespitine yaklaştığını görebili-
yoruz. Nitel dedikleri değişimler meselesini açıkça ifade etmektedirler. “Bü-
tün saydığımız bu gelişmeler Kapitalist Emperyalist sistemin yüz yıllık ge-
lişmeyle ulaştığı durumu göstermektedir. Tek tek ifade edilen konuların bir
kısmında önemli nitel gelişmeler yaşanırken önemli bir bölümünde de bü-
yük nicel değişikliklerin meydana geldiği görülmektedir”(s. 28) diyerek yeni
durumu adını net koymaksızın ifade etmeye çalışıyorlar. Ama bunu henüz
netleştiremediklerini belirttik.

Kautsky’nin eşit gelişme trendini, nispeten barışçıl, nispeten çatışma-
sız, nispeten felaketsiz “ultra-emperyalizm” anlayışını karşısına alarak, Le-
nin’in eşitsiz gelişim ve çatışmalı, felaketlere yol açan karakterini sahiple-
nerek içinden geçilen süreci tanımlamaktadır. Ancak bir defa “ultra em-
peryalizm” eğilimini bu koşullarda belirginleşmiş bir durum olarak tanım-
larsanız, şafakta görünen şeyin kaçınılmaz olarak doğurduğu, doğurmak zo-
runda olduğu nispeten barışçıl, nispeten çatışmasız niteliklerinin de etki-
sine kapılarınızı sonuna kadar açmış olursunuz. MKP’nin emperyalist te-
kellerin “serbest rekabet” içinde olduğu yeni durum tespitini bu bağlam-
da okumak “art niyetli” bir yaklaşım olmasa gerek.

Yine “Daha özlü ifadeyle bağımlı olan yarı-sömürge ülkeler adeta eko-
nomik, siyasi, kültürel ve askeri olarak işgal edilmiş, çok uluslu tekelle-
rin özerk ya da yarı özerk eyaletleri haline gelerek yeni tipte sömürge-
lere dönüşmüş durumdadırlar” ile yapılan yeni tipte bir sömürgecilik tes-
piti de “ultra-emperyalizmin” şafakta göründüğüne dair yaklaşımla oldukça
uyumludur.

“Devlet ve siyaset alanına yansıması da var” denilerek vurgulanan nok-
ta da sanırız tek devlet çatısı altında birleşme eğilimi olarak okunabilir. Sü-
reci bu biçimde bir okuyuş ne kadar Leninist eşitsiz gelişme eğilimine da-
yanarak meseleyi açıklamaya çalışsanız da, bunu ortadan kaldırma eğili-
mine de girdiğini kabul etmek zorunda kalmanızı getirir. Aksi takdirde yeni-
sömürgecilik tespiti ve onun yaratması gereken sonuçları okumanızda bir
eklektiklik yaratacaktır. Bu anlamda MKP eklektik bir savunu ile karşı kar-
şıyadır. Emperyalizm sınırları bu denli ortadan kaldırıyorsa, kendine bağımlı
eyaletler oluşturuyorsa, sermayesini bizzat bu sömürgelerde ikame eder
hale geldiyse peki neden çıkarları gereği eşit gelişme trendine girmesin?
Bu onun mevcut sermaye birikiminin ulaştığı düzeyle ve bunun oluşturduğu
yönelimi ile uyumsuz bir durum, sermayenin kendini gerçekleştirmesinde
ve meşruiyetinde sorunlar yaratmaz mı?

Partizan/102



MKP bu eğilimi adını koymadan tespit etmektedir. Buna karşı koyuş teo-
risi, savaş stratejisi, devrimci tutum ise sol etiketiyle karşımıza çıkarılmak-
ta, böylece Lenin’in eğilim olarak koyduğu sürecin, belirginleşen savaş stra-
tejisini de oluşturmaktadır.

MKPʼnin sapması, anti-Maoist duruşu:
Baş çelişki tespiti
MKP’nin yeni-sömürgecilik bağlamında tespitlerinin taçlanmış hali ise baş
çelişme tespitinde açığa çıkmaktadır. “Emperyalizme bağımlı olarak gelişen
komprador tekelci kapitalizm, Türkiye-Kuzey Kürdistan özgülünde ekonomik,
sosyal, siyasal, kültürel, ekolojik yaşama damgasını vuran sınıftır. Bu bağ-
lamda başlıca çelişkiler içerisinde somut olarak baş çelişki, emperyalizm ve
komprador tekelci kapitalizm ile geniş halk yığınları arasındaki çelişki ola-
rak değişikliğe dönüşmüştür.”(s. 94) MKP baş çelişmeyi bu şekilde tanım-
layarak sürecin yeni nitel aşamaya ulaştığını da daha açık ilan etmiştir.

Baş çelişmenin ne demek olduğuna dair felsefi bir tartışmaya girme-
yeceğiz. Gerek Lenin gerek Stalin yoldaşların bu konuda kavramsallaştır-
madan baş çelişme tespiti yaparak devrimin niteliğini ve görevlerini ta-
nımladıklarını biliyoruz. Mao yoldaş ise bunu tam ve net bir kavrama dön-
üştürmüştür. “Karmaşık bir şeyin gelişme sürecinde birçok çelişme var-
dır. Bunlardan birinin varlığı ve gelişmesi, öteki çelişmelerin varlığını ve
gelişmesini belirler ya da etkiler. İşte bu zorunlu olarak baş çelişmedir.”
(Mao, Seçme Eserler, c. 1, s. 417). Mao yoldaş bunun belli gelişmelerde
ve koşullarda değişeceğini ifade eder. Emperyalizmi temel çelişmelerden
biri olarak görür yarı-sömürge ülkelerde. Bunun baş çelişme haline gel-
mesini ise askeri işgalle sömürgecilik politikasının yaşama geçme şartı-
na bağlar. Bunlar bilinen teorilerdir. Kuşkusuz temel tezlerdir de. Peki, MKP
bu teorik doğruyu niye karşısına almaktadır? Ya da niye emperyalizmi baş
çelişme olarak ifade etme yerine onun yanına komprador kapitalizmi de
eklemektedir. Bir süreç içinde çelişmelerden sadece birinin baş çelişme
olarak ortaya çıkması nesnel bir durum değil midir? Çoklu bir baş çeliş-
me tespiti ya MLM bilimine bir katkıdır ya da onun bu açıdan inkarıdır. MKP
yeni bir katkı mı yaptı?

Bu durum garip, enteresan, özgün bir yaklaşımdır. Ama yeni karşılaş-
tığımız bir şey de değildir. Bunu Şafak Revizyonistleri henüz genç ve toy-
ken yapmışlardı. İbrahim yoldaşın yoğun ve bilimsel eleştirileri bu reviz-
yonistleri dahi geri adım atmaya zorlamıştı. Şimdi MKP bu eski revizyo-
nistlerin dahi söylemeyi kısa sürede bıraktığı türküyü söylüyor. Ama her şey-

Partizan/103



de olduğu gibi bu meselede de İbrahim yoldaşı eleştirmiyorlar. En azında
Kaypakkaya’nın “idealizm” diye formüle ettiği bu türden baş çelişme tes-
pit etme durumuna “yanıldı” diye bir açıklama getirme cesaretinde olmak
gerekmez mi? Gerekmiyor çünkü, MKP sınıf mücadelesinin nesnel yasa-
larına savaş açmıştır. Ama maalesef cesaretten yoksun, kendine güvensiz
ve iç çelişkilerle dolu bir yaklaşımı vardır.

MKP, emperyalizmin, ülkelerin kendi iç dinamiklerini yıkarak yeni bir
sömürgecilik geliştirdiğini söylüyorsa, bunun devlet ve siyaset alanına
da etki ettiğini belirliyorsa, “dış görünümde belli bağımsızlıkları varmış
gibi” şeklinde bir dengeleme içine girmesi anlamsızdır. Yarı-sömürgelik
meselesini nasıl kavrıyordu acaba MKP? Dış görünümde belli bir ba-
ğımsızlık değil miydi? Bu durumun artık değişmesi gerekmez mi? Zaten
çizdiği tablo dış görünümde de artık bağımsızlığın kalktığı yönündedir.
Ama bunu açık söylemiyor. Bunu söyleyemediği için de teorisi topal ka-
lıyor, eklektizmden kurtulamıyor.

MKP’nin bu baş çelişme meselesi ile kavgasının temeli de emperya-
lizmden “ultra-emperyalizme” geçiş süreci şeklindeki okumalarından ileri
geliyor kuşkusuz. Emperyalizm yeni aşamaya geçemediği oranda MKP’de
kendi geçiş sürecini tamamlayamayacaktır. Bu durum bozulma, çürüme ve
dağılmayı getirecektir onlar için, ama bu süreç sancılı, zorlu ve acımasız ola-
caktır. Bunu şimdiden görmek için kahin olmaya gerek yoktur. Teori, re-
vizyonizmin tüm belirtilerini, işaretlerini vermektedir.

Oysa mevcut çözümlemelerine uyumlu olarak baş çelişki emperyalizm
dese daha tutarlı ve bütünlüklü olabilirdi. En azından eklektizm ortadan kal-
kardı. Ama sanırız bunun doğuracağı yeni görevler ve onun felsefi siyasi
karşılığı daha net görülebilir kaygısı MKP’yi kara kara düşünmeye zorlamıştır.
MKP baş çelişme tespitiyle felsefi idealizm yanında daha güçlü bir tehlike
ile iç içe olduğunu göstermektedir. Troçkizm’e göz kırpmaktadır.

Sosyalist Halk Savaşı stratejisi:
Kautskyciliğin sol versiyonu
MKP’nin ulaştığı “teorik sentezlerden” birisi de budur. Derin teorik sentez-
ler MKP’yi feci halde sol kulvara savurmaktadır. Sosyalist Halk Savaşı Stra-
tejisi (SHSS) bilebildiğimiz kadar ilk defa kullanılan ve formülleştirilen bir
teoridir. MKP, MLM’ye nicel ve nitel katkılar yapmakta ısrarlı! Ama hemen
belirtelim ki bu yaklaşımla, bu ele alışla, bu baştan savmacılıkla, bu bin tür-
lü soruya vesile olan ve açıklanması gereken tutarsızlıkla bir katkı değil, bil-
diğimiz revizyonizm ortaya çıkar.

Partizan/104



MKP, SHSS’yi şu şekilde formüle ediyor Kongre belgelerinde: “Halk Sa-
vaşı sadece yarı feodal-yarı sömürge ülkeler için geçerlidir anlayışı eksiktir.
Halk Savaşı kapitalist ülkeler için de geçerlidir. Bu her kapitalist ülkede daha
farklı biçimlerde alabilir. Tek bir yol olarak statik kalıpçılığı doğru bulma-
maktayız. Her siyasal coğrafya konjonktürel siyasal durum ve ülkenin öz-
günlüklerinden dolayı farklı yol ve metotlarında açığa çıkarılmasına yol aça-
bilir. Ulaştığımız teorik sentez sonucunda Türkiye-Kuzey Kürdistan bağla-
mında, dolayısıyla yeni bir biçim ve içerik temelinde Sosyalist Halk Savaşı
Stratejisinde, gerilla savaşı da önemli ve temel bir güç olarak ele alınacaktır.
Ancak toplu ayaklanma ile eşgüdümlü bir şekilde ele alınarak yürütülecektir.
Kır-şehir diyalektiği olarak telakki edilebilir ya da kavranabilir.” (s. 95)

SHSS genel olarak kapitalist ülkelerde evrensel niteliği olabilecek, öz-
günlüklere göre değişecek bir savaş stratejisi olarak ifade ediliyor. Bu yarı-
sömürge kapitalist ülkeler bağlamında sınırlanmıyor. Emperyalizmi de içi-
ne alan bir geniş çerçevesi var. Zira “emperyalist-kapitalist” şeklinde net
bir vurgu olmamakla birlikte, yarı-sömürge kapitalist vurgu da yok. Genel
kapitalist ülke ifadesi var. Emperyalizmi de bu kategoriye sokmamak için
bir gerekçe söz konusu değil. Ki içini doldurma ve temellendirmesine bak-
tığımızda bu sonucu çıkarmak pek ala mümkün. Ama yine de buna netlik
kazandıracak olan MKP’dir. Bu kadar iddialı bir teorik senteze pek yakışmayan
bir muğlaklık bu!

Kapitalist ülkelerde toplumsal devrimin niteliğini, oradaki baş çelişme
belirler. Ustalar baş çelişmenin emek-sermaye, devrimin niteliğinin de sos-
yalist olduğunu söylemişlerdir. Devrimin stratejisini ise toplu ayaklanma ile
şehirlerde iktidarı ele geçirme olarak kabaca ifade edebiliriz. Bu süreç ise
esasta güç biriktirme, işçi sınıfının örgütlenmesi, çeşitli mücadele biçim-
leri ile toplu ayaklanmaya hazırlanması şeklindedir. Bu süreç boyunca ba-
rışçıl biçimlerin esas olduğu, ancak gelişmelere koşullara göre her türlü mü-
cadele biçiminin benimsenebileceği bir çerçevededir. Bu süreç boyunca
silahlı biçimlerle mücadele de reddedilmez. Ama yarı-feodal, yarı-sömür-
ge ülkelerdeki gibi devrimin başından sonuna kadar silahlı biçimi içermez.

Halk savaşının yarı-sömürge kapitalist ülkelerde geçerli olabileceği, o
ülkenin siyasal, tarihsel, toplumsal yapısı göz önüne alınarak özgünleşmiş
ve uygulanabilir olarak görülmesi bilimsel ve gerçekçi olabilir. Örneğin ül-
kemiz açısından bu özgünlük ifade edilerek yeni biçim almış bir halk savaşı
teorisi savunulsa anlaşılabilirdir. Ancak savunulan bu değildir. Her kapita-
list ülkede özgünleşerek uygulanabilecek, devrimin başından sonuna bir
silahlı halk savaşı mücadelesi teorisi yapılıyor.

Partizan/105



Bu mücadelenin esas ayağının ise şehirler olduğu ifade ediliyor. Ancak
kırlık bölgeler de tali olarak bu savaş stratejisinin bir unsuru ve tamamla-
yanı olarak ele alınıyor. Bunun örgütlenme biçimi ise “Sosyalist halk savaşı
stratejisi askeri olarak kentlerde PARTİZAN HALK GÜÇLERİ, KIRLARDA GE-
RİLLA GÜCÜ OLARAK HALK KURTULUŞ ORDUSU üzerinden yürütülür”
(s. 100) şeklinde formüle ediliyor.

MKP’nin, bu ele alışı burjuvazinin yönetim biçiminden biri olan faşist
biçimle bir ilişkisi var mı? Hayır. Bu biçimle ilişkilendirmiyor silahlı müca-
deleyi MKP. Zorun, silahlı mücadelenin sınıf mücadelesindeki, devrimde-
ki yerini MLM biliminin genel doğrularını sıralayarak yeni bir genel teori
oluşturuyor. İşte konuya dair tutumları: “Her devrimin temel sorunu olan
siyasal iktidarın proletarya önderliğinde halk kitlelerince fethedilmesinin
önkoşulu, devrimci savaşla gerici devlet mekanizmalarının parçalanarak
yeni devlet iktidarının tesisi edilmesidir. Bunun için doğru bir çizginin, yani
komünist ideolojik çizginin ve onunla donanmış partinin, halkın silahlı kuv-
vetlerinin, halk kitlelerinin birleşik cephesinin yani devrimimizin üç stra-
tejik silahın kurumsallaşması ile başarıya ulaşacaktır. Bitkin, mecalsiz, dü-
zen içi tasfiyeci oportünizm tarihte ve bugünde devrimci savaşın zora ve
şiddete dayalı olduğunu ve gerekliliğini anlayamamıştır. Özellikle kapita-
list-emperyalist ülkelerde kitlelerin devrimci savaş ruhuyla eğitilmeme-
si, devrimci savaşın kendiliğinden- bir gün- belki olabileceği, baştan bu
şekilde bir perspektifle yola çıkılmasının gereksizliği üzerine fikriyat
oluşturulmuştur. Bu fikriyat legalist, sendikalist, nicel birikimcilik ya da ev-
rimcilik çerçevesinde kitleleri devrimden alıkoyma rolü ve işlevi görmüştür,
hala da bu rolü oynamaktadır.” (s. 97-98)

MKP bu yaklaşımı ile bildik, ispat edilmiş ve halen geçerliliği olan MLM
devrim stratejilerini deyim yerindeyse kaynaştırıyor. Toplumsal yaşamın,
çelişmelerin özüyle uygun mudur bu yaklaşım? Uygun olmadığı apaçık or-
tadadır. MKP “yeni teorik sentez” meselesiyle patolojik bir ilişki kurmuştur.
Marksizm’in bildik doğrularını sıralamak, sonra da bunun karşısına reviz-
yonist, reformist, legalist akımları ve anlayışları koyarak bir devrimci savaş
stratejisi oluşturmak ancak oportünizm olabilir. Zira MLM’ler devrim stra-
tejilerini toplumsal yapının sosyal, ekonomik, siyasal karakterine uygun ola-
rak belirler. Her türlü reformist, revizyonist, legalist akımla aralarındaki fark
ise bu çelişkilere uygun devrimci mücadele stratejileri benimsemeleri ve
bunun iktidarı ele geçirmenin yolu olarak görmeleridir.

Yani deyim yerindeyse proletaryanın iktidarı zapt etmesi için ele uygun
eldivenle kavgaya girme meselesidir. Büyük devrimci söylemler, radikal mü-

Partizan/106



cadele biçimleri ve savaş stratejilerinin savunulması somut koşullar için uy-
gunsa bir bilimselliği vardır. Ama somut koşullara uymuyorsa bu söylemler
sadece gerçeğin üstünü örter, oportünizmin yüzünü maskeler. Lenin, Sta-
lin ve Mao yoldaşların bu türden yaklaşımlarla bitmek tükenmez mücadeleleri
ve oluşturdukları deneyimler vardır ve bunlar hala bize yol göstermekte-
dir. Keskin devrimci söylemlerle “sol çizgide” sebat eden akımlar Marksist
ustaların hedefinden kurtulamamışlardır. MKP belli ki bu deneyimlerden hiç
öğrenme zahmetine katlanmamış.

Peki bu yaklaşıma temel olan şey nedir? Bunun iki yönü vardır. Tali ola-
rak görebileceğimiz birinci yan; üzerinde yükseldiği gelenek ve o gelene-
ğin güçlü etkileridir. Bunun içinde pragmatizm de vardır. 42 yıllık silahlı mü-
cadele süreci yaşamış bir örgütün, bundan bir anda vazgeçip kapitalist iliş-
kilerin hakim olduğu bir ülkeye uygun devrim stratejisi benimsemesi, ta-
banında kolay kabul edilir bir şey olmayacaktır. Yine bu mücadelenin can-
lı, etkin ve değerler yaratan özelliği mevcut kadro yapısının bünyesinde bir
anda silinmeyecektir. Bu durumun gözetilmesi ve bir geçiş süreci içinde me-
selenin ele alınması, niyetlerden bağımsız olarak düşünce yapısını belirleyen
nesnel bir durum olabilir. Ama meselenin sistematize edilme biçimine bak-
tığımız zaman, bu nesnel ve devrimci kaygının cehennemin yolunu açan
bir rol oynadığını görüyoruz. Siyaseten ise küçük burjuva pragmatizminin
güçlü etkileri vardır.

İkinci ve esas sebep ise emperyalizmin yeni aşaması, onun sömürge-
cilik politikasıdır. Bu değişim, mücadele biçim ve tarzını, savaş stratejisini
de haliyle kökten değiştirmiştir. Emperyalizmin ekonomik gelişimi onu tek
bir tekel olma trendine sokmuşsa, bu devlet ve siyaset alanına da bir dizi
görüngüsüyle yansıyorsa buna karşı bir “Leninist” savaşım stratejisi be-
lirlemek de gerekir…

MKP’yi yönlendiren düşünce yapısının bu olduğunu artık kesin bir şe-
kilde söyleyebiliriz. Zira aksi bir tutum onu sağa yani Kautsky’nin yanı-
na itecektir. MKP tezlerini Kautskycilikten ayırmak için “yeni sentezler”
üretmektedir. Emperyalizmin yeni aşamasına karşı dünya ölçeğinde, ev-
rensel bir savaşım stratejisini savunmanın başka bir gerekçesi olabilir mi?
Emperyalizmin bu yeni trendinin Lenin yoldaşın “mesele ulusal mali ser-
mayelerin bir tek dünya tröstü, ‘ultra-emperyalist’ bir dünya birliğine var-
madan önce, emperyalizm kaçınılmaz olarak çökmek, kapitalizm karşı-
tına dönüşmek zorundadır” biçimindeki ön görüsüne MKP’nin uyum sağ-
lama çabasıdır olan şey. Mao’dan emperyalist kapitalist sistemin bir dev-
rimci müdahale olmadan çökmesinin andaki devrimci görevi savsakla-

Partizan/107



yan bir burjuva idealizmi olduğunu MKP bir kavrayışa dönüştürmüştür!!!
Ama ne kavrayış!

Bu kavrayış MKP’yi tüm dünya ölçeğinde silahlı Sosyalist Halk Savaşı-
nın geçerli olduğuna götürmüştür. Bu kendi içinde tutarlı bir tez sayılabi-
lir. Emperyalizme karşı, ona son vuruşu vurmak için dünya ezilenlerinin ev-
rensel bir savaşım silahına kavuşması gerektiğine “yeni teorik senteze” “tut-
kulu” bir inanç MKP’yi bu noktaya getirmiştir. Zira parçalı ve silaha da-
yanmaksızın yürütülecek bir mücadele merkezileşmiş, tek merkezden si-
yaseti uygulama trendine girmiş emperyalizmi ve onun kurduğu zinciri par-
çalamayacaktır. Lenin ve Mao en üst düzeyde bu yaklaşımla kavranmak-
tadır! Üstelik eşsiz bir katkı da yapılmaktadır onlara. MKP’nin teorisinin alt
metni esasen bu biçimde okunabilir. Okunmasında bir sakınca olmadığı-
nı, aksi yaklaşımın onun teorisini tutarsızlaştıracağını söyleyebiliriz.

MKP bu teorisine eşitsiz gelişim yasasını da katarak, feodalizmi çöze-
memiş ülkelerin demokratik halk devrimi ekseninde Halk savaşları yürü-
tebileceğinin önünü de açmıştır. Ama sahiden emperyalizm yeni-sömür-
ge politikalarıyla ve en ücra köşeye “rekabetçi biçimler” içinde kapitalist üre-
tim biçimini taşıdıysa, artık bu ülkeler emperyalist sermayenin kalıcı me-
kanları, kapitalist üretim ilişkilerinin gerçekleştiği pazarlar olduysa hangi feo-
dal çelişkiye karşı mücadele yürütülecek. Emperyalizmin yeni evresi bu ka-
dar gelişkin ise kapitalizmle mücadele dışında bir görev aramak çelişki ol-
mayacak mıdır? Üstelik ekonomik ilişkilerde yerli ya da yabancı işletme ve
üretim aleti ayrımı yapmanın yanlış olduğunu salık vermiyor mu MKP? Ya-
bancı işletmelerin kapitalist biçimde girmediği dünyanın herhangi bir kö-
şesi kalmış mıdır? Sanırız kalmamıştır. Her halde burada da henüz köylük
nüfus oranlarının fazlalığı meselesi kafaları karıştırmaktadır. Oysa Lenin yol-
daş Rusya’da kapitalizm tespiti yaparken köylülük nüfusunun fazla olma-
sını pek önemsememişti. MKP de buna takılmayabilir pekala!

MKP Demokratik Halk Devrimi perspektifli devrimler olup olmayacağına,
teorisindeki çelişkileri göz önüne alarak bir netlik kazandırmalıdır. Zira Sos-
yalist Halk Savaşı teorisi zaten sürecin karakterini karşılayan bir formülas-
yondur. Üstelik bu teoriye göre, kaldıysa “demokratik” görevleri de çözü-
me kavuşturacaktır. Zaten “Türkiye-Kuzey Kürdistan’da” belli oranda kalan
feodal artıkları bu devrimin çözeceğini belgeler ifade etmiş. Bu durumda
demokratik halk devrimlerinin geride kalmış bir niteliği olduğu tartışması
anlamlı olmaz mı? MKP bu tartışmayı da teorisi doğrultusunda netliğe ka-
vuşturmalıdır!

SHSS teorisinin başka açmazları da vardır. Bu teori bu haliyle silahlı mü-

Partizan/108



cadelenin ve halk savaşlarının altını boşaltan bir niteliğe sahiptir. Belgede
“SHSS de, illegal örgüt-örgütlenme ve mücadele ile açık örgüt-örgütlen-
me ve mücadele, silahlı mücadele ile barışçıl mücadele ikilemlerinde, il-
legal ve silahlı biçimleri esas, diğer biçimleri tali olarak ele alır”(s. 100) den-
mektedir. Şehirler esaslı ve işçi sınıfını temel alan bu savaş stratejisi silahlı
birliklerini ve mücadelesini devrim süreci boyunca esas olarak görmekte-
dir. Yani şehirlerde işçi sınıfı ve diğer devrim müttefiki sınıfsal katmanları
bu esasa göre örgütleyecek, seferber edecektir. Şehirlerde barışçıl ve güç
biriktirme siyaseti bu stratejinin tali unsuru olarak ele alınmaktadır.

Bu yaklaşımın MLM devrim stratejisinin kapitalist ülkelerdeki biçimiyle
uyumsuz olduğunu belirttik. Kuşkusuz bu noktada yeni stratejiler be-
nimsenebilir. Bunu ilkesel olarak reddetmeyiz. Ancak MKP hala yeni bir
biçimde de olsa emperyalist sömürü biçimini ve onun tahakkümünü ka-
bul etmektedir. Bu durum devrimle karşı-devrim arasındaki kuvvet iliş-
kisinde bir tartışmayı da devrim stratejisinde gerekli kılmaz mı? Devrim
deneyimleri ve dersleri bu ilişkinin çözümlenmesi üzerinden de strate-
jilerini oluşturmamış mıdır? Kaypakkaya, Şafakçılarla bu bağlamda tar-
tışmalar yapmamış mıdır?

MKP Kaypakkaya’yı yöntem ve tutum açısından komünist görürken onun
bu yönteminden niye uzak durmaktadır? Şehirlerde devrimin güçlerinin ve
karşı-devrimin güçlerinin ne düzeyde geliştiğini, bu güç dengesinin silah-
lı mücadelenin şehir merkezli verilip verilmeyeceğine dair durumunu ir-
delemek zorunda değil midir? Örneğin emperyalizmin etkisinden dolayı kır-
ların “yumuşak karın” olması teorisine dair ne düşünüyorlar? Bu teorinin
gerçekliği neden ortadan kalktı? Bunların her biri incelenerek, bir önceki tu-
tumla arasına net çizgiler çekmelidir. Bunların özellikle silahlı mücadele ek-
seninde tartışılması gerektiğini belirtelim. Devrimin güçlerinin şehirlerde
eskiye nazaran daha fazla arttığı ve güçlendiği doğrudur. Ancak karşı-dev-
rimin güçlerinin bunun daha ilerisinde güçlendiği ve kendisini pekiştirdi-
ği de başka bir gerçektir.

Şehirlerdeki devrimci güçlerin henüz örgütlenme, birarada hareket etme
ve seferber olma gibi kapsamlı sorunları dururken, bu güç dengesizliği için-
de başından sonuna kadar çalışmaları silahlı mücadeleyi esas alarak be-
lirlemek nesnel durumun neresinde durmaktadır. Bizce henüz başlarken ya
yenilgiyi çılgınca kabul etmek ya da silahlı temelde halk savaşı denen gör-
evin ne demek olduğunu kavrayamamak anlamına gelir.

Şehirlerde başta işçi sınıfının ve ezilen halkların silahlı biçimlerle eğilim
haline gelmiş bir yönelimi ve mücadele hattı mı vardır? Kendi yaşam ve üre-

Partizan/109



tim alanlarında yaşadıkları çelişkilere karşı mücadelesi bu eğilimde midir? Eğer
bunlar kapitalist ülkelerde varsa ve bizler henüz görmekte bir basiretsizlik ve
körlük içindeysek, bunu ispatlamak MKP’nin görevidir. Ancak buna karşı le-
galist, sendikalist, revizyonist, pasifist diyerek bir yanıt gelecekse bunun bi-
zim açımızdan bir karşılığı olmadığı gibi, ikna edici bir yanı da olmayacaktır.

MLM’ler stratejilerini ve mücadele biçimlerini kitlelerin eğilimine ve ha-
reketine bakarak da şekillendirirler. Onun ruhuna uygun, deneyimleriyle
uyumlu, sonraki tepkisine ivme katacak şekilde sorunu ele alırlar. Ama
MLM’ler kesinlikle iradeci değildir. Nesnellikten kopmak, sınıf mücadelesinin
yasalarından kopmak anlamına gelir. MKP yaşanan nesnel durumun silahlı
mücadeleyi şehirlerde esas hale getirmesine dayanmıyor, silahlı mücadeleyi
kavradığı için şehirlerde silahlı halk savaşının esas olduğunu savunuyor. İşte
MKP’nin düşünce yapısını ortaya koyan bir alıntı: “Faşist Türk devletinin
polis kuvvetleri, özel askeri orduları tarihsel anlamda düne oranla parça-
lanmaları veya halk kitlelerinden yana bir duruş göstermeleri olasılığı en
alt seviyelere gelmiş bulunmaktadır. Bu teşekküllü düşman kuvvetleri an-
cak ve ancak genel halk silahlanması perspektifinden kopmayan şehir ve
kırlarda inşa edilmiş devrimci bir orduyu gerekli kılmaktadır.” (s. 101) Dev-
rimci bir ordunun gerekliliği kapitalist ülkelerde bu temele oturtuluyor. Şe-
hirlerde ordulaşma meselesi böyle bir gariplikle savunuluyor. Türk ordu-
su ve polisinin bu tarihsel niteliği acaba sadece bizde mi vardır? Bu genel
bir özellik değil midir? Ayrıca devrimci hareketin geliştiği ve devrimci du-
rumun buna paralel bir ivme kazandığı noktada bu ordu ve polis bu şekil-
de durmaya devam mı edecektir? Rusya’da, Çin’de gerici beyaz ordu ara-
sındaki parçalanma ve dağılma hangi tarihsel koşullarda gerçekleşmiştir?
Bu durum başından sonuna kapitalist ülkelerde ve onların şehirlerinde or-
dulaşmayı doğuracak nesnel bir gerçekliği mi ifade eder? Devrimci durum
ve hareket henüz geriyken Rusya’da Çin’de benzer koşullar yok muydu? Bu,
bugüne ait bir tarihsel özellik mi? Kitleler, onların koşulları, şehirlerde or-
dunun örgütlenmesinin nesnel zemini-biçimi ve yöntemi bu örgütlenme-
de düşünülmesi gereken öğeler değil midir? Ordu ve polisin gericiliğini ifa-
de etmenin ve onun karşısına ordu dikmenin toplumsal, sosyal ve siyasal
çelişkiler bağlamında bir karşılığı yoktur. Bu stratejiyi doğrulama anlamın-
da geçerli bir neden değildir? Zira bu genel bir doğrudur.

Bu durumu kavramak şehirlerde ordulaşmayı yaratacak bir gerekçe ola-
maz. Buna karşı işçi sınıfını ve ezilen diğer kesimleri hazırlamak, kendi ya-
şam ve üretim alanlarında örgütlemek, devrimci ayaklanmalara hazır hale
getirmek, bunun maddi-lojistik-taktik yanlarını hazırlamak ve kitlelerin eği-

Partizan/110



limi ve yönelimine göre daha ileride örgütlenmesini sağlayacak her türlü
mücadele biçimine sokmak ve sınıf mücadelesi bilincini kuşanmasını sağ-
lamak olmalıdır. Bu durum devrimin koşulları olgunlaştığında gerici ordu
ve polis karşısında kitlelerin yıkıcı ve yok edici gücünün teşekkül etmesi-
ni sağlayacaktır.

Ancak başından itibaren şehirlerde ordulaşma yaklaşımı, ben kavra-
dıysam sorun yoktur şeklinde hayat bulan idealist düşünce tarzının ürü-
nüdür. Ordulaşmanın düşmanın zayıf karnında, denetim ve kontrolünün
zor olduğu alanlarda mümkün olabileceği ve böyle pratikleştiği bilin-
mektedir. Hele de ordulaşmayı esasen şehirlerde savunmak şehirlerin nes-
nel durumuna ve buranın olanak tanıdığı mücadele biçimlerine yaban-
cılaşmak anlamına gelir.

MKP bu teorik tutumuyla devrimi örgütlememenin teorisini yapıyor. Nes-
nel duruma karşı kendi öznel dünyasının ereklerini dayatıyor. Bu yaklaşım
diyalektik materyalist bir yöntem değildir. Zira sosyal ve toplumsal yaşa-
mın çelişkilerine, onun akışına hakim olmayı sağlar bu yöntem. Ve onun
bu yasalarını kavrayıp, onunla irade savaşına girmeyi değil onu yönlendi-
rebilmeyi gerektirir. MKP bu tutumdan uzak, kendi öznel düşünce ve id-
dialarını sınıf mücadelesine ve akışına dayatmaktadır.

Sosyo-ekonomik yapı tahlili:
Kenan Evrenʼden Bismarck yaratmak
MKP ülkenin sosyo-ekonomik yapısının artık yarı-feodal olmadığını, kapi-
talist ilişkilerin esasta hakim hale geldiğini belirtiyor. Ülkede kapitalistleş-
me sürecinin 1980’lerde hızlandığını, 1990’larda ise artık mutlak şekilde ha-
kim olduğunu savunuyor. MKP’nin ülkenin kapitalistleştiğine dair belirtti-
ği tarihsel süreç emperyalizmin neo-liberalizm sürecine denk gelmektedir.
Ki zaten ifade edilen de emperyalist hakimiyet ve onun yarattığı ekonomik
ilişkilerin kapitalizmi gerçekleştirdiği üzerinedir.

Öncelikle belli kavramların emperyalizm çağında ne ifade ettiğini, na-
sıl başkalaştığını, yeni bir forma nasıl kavuştuğunu netleştirmek gerekiyor.

Yarı-feodal ekonomik ilişkileri MKP kongre belgelerinde “Özellikle ge-
çiş toplumları olan yarı-sömürge ve yarı-feodal ülkeler”, “Yarı-feodal üre-
tim ise, feodal ve kapitalist üretim ilişkilerinin iç içe geçtiği bir geçiş top-
lumudur” şeklinde tanımlamaktadır. Yani yarı-feodal toplumları net bir şe-
kilde geçiş toplumları olarak ifade ediyor. Bu “geçiş toplumu” kavramı Marks,
Engels ve Lenin’in rekabetçi kapitalist süreçte, feodal unsurların varlığını
koruduğu ancak burjuva ilişkilerin ona baskın gelmeye başladığı bir süreç

Partizan/111



olarak tanımlanır. MKP’nin de kavramı bu bağlamda kullandığı açıktır. Yani
rekabetçi kapitalizm çağının özellikleriyle yarı-feodalizmi kavramaktadır. Ki
bu bağlamda ele alması tutarlılığı açısından zorunludur. Feodalizmin top-
lumsal bir devrim gerçekleşmeksizin tasfiye olmasını başka türlü açıklamak
mümkün de değildir.

Ancak emperyalizm çağının ekonomik ilişkilere yeni bir form verdiği, re-
kabetçi kapitalizmde yaşanan geçiş biçimlerini de kendi çıkarlarına göre ta-
hakküm altına alarak farklılaştırdığını reddetmiş oluyor. Sosyal, ekonomik
ilişkiler ve onun yaratacağı devrimler gibi ulusal sorunlar da yeni bir form
kazanmıştır bu çağda. Bu bağlamda Mao’nun esasen bu noktadaki katkı-
larını da bir kenara atmış oluyor.

Yarı-feodal ilişkiler emperyalizm çağında kendi başına bir ekonomik iliş-
kiler bütünü haline evrilmiştir. Bu bir toplumsal formasyon, bir üretim iliş-
kileri karakteri kazanmıştır. Emperyalizm çağı, burjuvazinin tüm barutunu
tüketmesini ve artık kendi burjuva ilişkilerini tesis etmesini tümüyle orta-
dan kaldırmıştır. Bu durum feodalizmle kapitalist ilişkilerde işbirliği ve itti-
faklara da zemin oluşturmuştur. Yarı-feodalizm bu kalıcı ve tarihsel ittifakın
yeni ekonomik ilişkiler biçimi haline gelmiştir. Bu durum emperyalist ça-
ğın ve emperyalist sermayenin dolaylı biçimde kendini gerçekleştirmek için-
de dayandığı gerici zemindir. Onun hakimiyetinin dayanağı ve kolaylaştı-
rıcı unsuru budur. Bu üretim ilişkilerinin çözülüp ortadan kalkması emper-
yalist tahakkümün temellerinin de sarsılmasını getirecektir. Yarı-feodalizmin
kendi başına tarihsel bir üretim ilişkileri biçimini alması, onun bu tarihsel
çıkar ortaklığına ve ittifakına dayanmaktadır. Eğer rekabetçi kapitalizm ko-
şullarındaki bir geçiş süreci tanımı yapılırsa emperyalist çağın kendine özgü
karakteri reddedilmiş olur. MKP bu biçime büründürerek, Mao yoldaşın em-
peryalizm çağında yarı-feodalizmin kazandığı yeni içeriği reddetmiş oluyor.

Burada tabii yarı-feodal yarı-sömürge pazarlarda çok uluslu şirketlerin
“serbest rekabet” içinde olmasının getirdiği yeni koşullar, yarı-feodalizmi
kaçınılmaz olarak kalıcı bir çözüme kavuşturdu şeklinde de meseleye yak-
laşılabilir!!! Yani MKP emperyalizmin yeni karakterini yeni ilişki biçimleri-
nin yaratılması olarak görüyor olabilir. Ki bizce “serbest rekabet” söylemi,
yeni-sömürgecilik söylemi buna işaret etmektedir.

Bir başka mesele de MKP’nin feodalizm meselesine yaklaşımıdır. Tipik
ve pek aşina olduğumuz bir durumdur bu. Zira şimdiye kadar yarı-feoda-
lizm tespitine karşı hep anti-tezler aynı şekilde tezahür etmiştir. MKP aşina
olduğumuz bu yaklaşımı tekrar etmektedir. Marksist ekonomi-politiğe göre
feodalizm nasıl tezahür eder diyerek önce feodal üretim ilişkilerinin özel-

Partizan/112



likleri sıralanmaktadır. İşte MKP belgelerinden bir alıntı: “MLM ekonomi po-
litik yasalarına göre Feodal ekonominin dört temel özelliği vardır. Bunlar
zorunlu önkoşullardır. Bunlar olmadan feodal üretimden bahsedilemez. Bi-
rincisi; Pazar için değil kendi tüketimleri için üretimin yapıldığı kapalı eko-
nominin, diğer bir değişle doğal ekonominin hakim olması gerekmekte-
dir. İkincisi; Tekniğin bulunan düzeye göre son derece düşük ve durgun
olması gerekmektedir. Üçüncüsü; köylünün tek geçim kaynağı olan top-
rağa bağımlı olması gerekir. Dördüncüsü; Üreticilerin yani köylülerin top-
rak ağalarına kişisel bağlı olması ve iktisadi baskının dışında baskının ge-
rekli olması gerekir.” (s. 34)

MKP bu dört koşul olmadığı takdirde feodalizmden bahsetmek imkan-
sızdır demeye getiriyor. Dogmato revizyonizm de aynı yaklaşımlarla sos-
yo-ekonomik ilişkileri okumaktaydı. MKP de aynı yoldan gidiyor. Doğrudur,
bu özellikler feodalizmi karakterize eder. Ancak ortaçağ feodalizmidir bu.
İbrahim yoldaş ulusal mesele bağlamında revizyonistlerin “çözülmemiş feo-
dalizm şartlarında yaşayan bir topluluğun millet olamayacağı” savunusu-
na karşı “dünyanın neresinde bu feodalizm vardır” diyerek karşı çıkmıştı.
19. ve 20. yüzyılın başından itibaren kapitalizmin pazar ilişkilerini inşa et-
meye başladığını yani kapitalist üretimin feodalizmin bu tarzını çözmeye
başladığını belirtmiştir. Ustalar bu ölçütleri feodal tarihsel sürecin anlaşıl-
ması açısından formüle etmişler, açımlamışlardır. Ancak yarı-feodal üretim
tarzı meselesinde ve emperyalist sermayenin esasta egemenliğini sağla-
dığı koşullarda bu ölçütler üzerinden bir feodalizm aramak demagojiden
başka bir anlama gelmez. Bir kez daha somut koşulların somut tahlili ye-
rine, tarih öncesi süreçleri günümüzde arayarak gerçeklikten kopmayla kar-
şı karşıyayız. Kavramların tarihsel süreçte kazandıkları yeni içerikleri, aldıkları
yeni biçimleri reddederek teori oluşturmak kadim bir hastalıktır. Bu özel-
likle, yarı-feodalizm tartışmasında çokça bildiğimiz bir şeydir.

Yarı-feodalizmin çağımızda karakterini, kapitalizm ve feodalizmin sayı-
sız ve birbirinden ayırt edilemeyen özelliklerinin iç içe geçmesi şeklinde bu-
lur. Ödenmemiş artı-emek bu biçimde gasp edilir. Bu ilişkiler içinde kapi-
talizm mi egemen, feodalizm mi egemen tartışması bu üretim ilişkisinin kav-
ranmasını, farklı üretim biçimlerinin kaynaşarak bağımlılık ilişkisine dö-
nüşmesinin kavranmasını imkansız kılar. Lenin bu kavrayışsızlığı “kişinin ken-
di budalalığını Marksizm’e atfetmesi” olarak görür ve alay eder.

Peki, MKP bu iç içe geçmişliği nasıl kavrıyor: “Yarı-feodal ilişkilerde iç
içe geçmişlik herhangi bir işletmede işleyişin yarısı feodal diğer yarısı da
kapitalist olarak algılanmamalıdır. Çünkü bir işletmede birbirine üstün ol-

Partizan/113



mayan, yarısı kapitalist, yarısı da feodal olan bir ilişki dengesi savunmak
teorik yanlıştır. Geçiş toplumlarında da bir işletme ya feodaldir ya da ka-
pitalisttir.” (s. 35) Bu ele alış “iç içe” kavramının altını boşaltmaktır.

Kendi teorisine yeni bir kalıp bulma biçimidir. Lenin’in “iç içe”likten kast
ettiği şeyin, bir üretim ilişkisi biçimi olduğu açıktır. Yarı-feodalizmi salt ka-
pitalist işletmelerle salt feodal işletmelerin bir arada bulunması olarak or-
taya çıkan kavrayış, emeğin feodal ilişkiler içinde kapitalist üretim aletleri
kullanılarak gasp edilmesini de kabul etmez. Ya da pazara üretim yapan bir
işletmenin emeği gasp edişindeki feodal biçimleri ve onun ilişkilerini yok
sayar. Lenin yoldaşın budalalık dediği şey tam da yarı-feodalizmi salt feo-
dal işletmeler ve salt kapitalist işletmeler şeklinde tasnif edip bir arada bu-
lunması olarak kavrayan yaklaşıma yöneliktir. İbrahim yoldaş da feodalizm
ve yarı-feodalizm meselesini bu bağlamda tartışmıştır. Revizyonistlerin “feo-
dal ve yarı-feodal kalıntı” şeklindeki tanımına karşı şunu ifade etmektedir:
“‘Yarı-feodal kalıntı’ tabiri anlamsızdır. Zaten ‘yarı-feodal’ ilişkiler, kalıntı-
dır; feodalizmin kalıntısıdır. ‘Yarı-feodal kalıntı’, ‘feodal kalıntı”nın “kalın-
tısı” oluyor ki, böyle bir ifade abestir. ‘Bütün feodal ve yarı-feodal ilişkile-
rin’ veya ‘bütün feodal kalıntıların...’ veya ‘feodalizmin’ denilebilirdi.” Yani
yarı-feodalizm, feodal üretim ilişkilerinin kapitalist biçimlerle başkalaşma-
sı, iç içe geçmesi, kalıntılar biçiminde varlığını sürdürmesidir. İbrahim’in,
“iç içe”lik meselesini MKP gibi ele almadığı açıktır. MKP kavramların tanı-
mını değiştirerek kendi teorisine zemin hazırlamaktadır.

Eğer meseleyi bu şekilde kavramlaştırmak doğru ise MKP kapitalist iliş-
kilerin hakimiyetini neden 1980 ve 1990’larda aramaktadır. Bunun 1950’ler-
le birlikte hakim hale geldiği pekala savunulabilir. 1960’larda Boratav feo-
dal işletmelerin hakimiyetinin ancak % 5 olduğu iddiasındadır. Kuşkusuz
bu kriter MKP’nin aradığı salt feodal işletme kriteri doğrultusunda bir in-
celemeye dayanmaktadır. MKP bu durumda neden 1980-90’larla kapitalist
ilişkilerin hakimiyet kurduğunu savunuyor? İncelemelerini bu süreçle mi baş-
latıyor? Neden ülke tarihini bir bütün ele alarak sorunu incelemiyor? Bu-
nun bir izahı yoktur. Sadece tutarsızlığı vardır. Üstelik MKP Kaypakkaya’nın
sosyo-ekonomik çözümlemesini bulunduğu tarihsel koşullarda bilimsel şe-
kilde yaptığını savunmaktadır. Ama Kaypakkaya’nın bu tahlilinin aynı za-
manda MKP’nin bugün yaptığı tahlilin teorisine ve yöntemine (bu ideolo-
jik bir içeriğe sahiptir aynı zamanda) yönelik bir eleştirisi olduğunu kavra-
yamayacak kadar sığ ve zavallıdır. Gerçeklikten kopuktur.

Sadece bu bağlamda bir tutarsızlık söz konusu değildir. Aynı tutarsız-
lık “feodalizm için” aranan dört özellikte de vardır. Bahsedilen dört özellik

Partizan/114



acaba 1980 ve 1990’larda mı çözülmüştür. Ya da bu özellikleri taşıyan ve
bugün de varlığını sürdüren feodal işletmeler var mıdır? Zira MKP hala var
olduğu iddiasındadır. Esas olmasa da belli başlı çelişmeler içinde feoda-
lizm ve halk yığınları arasındaki çelişkileri kabul ederek, bu işletmelerin var-
lığını da kabul etmektedir. Acaba bunu gösterme zahmetine katlansa pek
hayırlı bir iş yapmış olmaz mı? Böylece biz de günümüzdeki ortaçağ feo-
dal biçimleri görmüş oluruz. MKP bunu kuşkusuz bulamayacaktır. Ancak
bu defa baş başa kaldığı çelişkiyi de kendisi çözmek ve netleştirmek zo-
rundadır. Kendi tutumuyla bu denli çelişmek, kendi teorisini kendisi mah-
kum etmek talihsizliği ile baş başadır.

MKP emperyalizmin karakteri, temel özellikleri ve niteliği meselesinde
bir kavrayışsızlık içinde demiştik. Soysa-ekonomik ilişkileri temellendirir-
ken bu meselede bilincinin felce uğradığını görüyoruz.

Bakalım emperyalizme ne misyon yüklemekte, onu nasıl basitleştirmekte,
onun sosyal, ekonomik ve siyasal etkilerini nasıl silikleştirmektedir?

MKP belgelerinden: “Ekonomide yerli ya da yabancı işletme ya da üre-
tim aletleri ayrımı yapmakta yanlıştır. Bir fabrikanın, tarlanın ya da maki-
nenin her hangi bir ulustan insana ait olması ekonomik işleyişi değiştir-
mez. Ekonomide belirleyici olan fabrikanın ve tarlanın hangi biçimde iş-
leyerek üretim gerçekleştirdiği ve insanları hangi biçimde bir sömürüye
tabi tuttuğudur. (s. 36) Yerli ya da yabancı sermaye, üretim aracı ve işlet-
me ayrımı yapmanın ekonomide yeri yokmuş. Yabancıdan kastın emper-
yalizm olduğu açıktır. Yani emperyalizm kapitalist sermayeyi getiriyorsa, alet-
leri getiriyorsa ve iş bölümünü, sınıflar arası ilişkiyi, sömürüyü bu bağlamda
gerçekleştiriyor ve feodal üretimi tasfiye ediyorsa bunun ekonomik anlamda
bir belirleyiciliği yoktur. Son tahlilde kapitalizm inşa edilmiş oluyor. Em-
peryalizme yüklenen tarihsel ilericiliğin yeni bir versiyonudur bu. MKP em-
peryalizmi “açgözlülük ve zalimlikle” suçlamayı ihmal etmeyerek, ona ile-
ricilik rolünü yüklemiştir.

Emperyalizmin aslında tefeci ve rantiyeci olduğunu, sömürüsünü ve ge-
liştirdiği kapitalizminde bu karakterde kendini varlaştırdığını neden es geç-
mektedir. Emperyalizm üretken kapitalist biçimlerle mi sürece dahil ol-
maktadır, rantiyeci tefeci sermaye ihracıyla mı? Hangi niteliği esastır? Hala
güçlü ve esas biçimde tefeci biçimlerde sürece dahil olduğu açıktır. İçin-
den geçtiğimiz süreçte emperyalizmin kapitalizmi geliştirecek doğrudan ser-
maye yatırımı aritmetik bir artış içindeyse, asalak-rantiyeci-tefeci karakte-
ri geometrik bir artış içindedir. Borsalar üzerinden ve döviz kurlarıyla bir anda
milyarlarca doları sızdırabilmektedirler. Yine büyük üretken olmayan rant

Partizan/115



yatırımlarına zahmetsiz bir şekilde devasa büyüklükte yüksek faizlerle kre-
diler açmaktadırlar. Bunlar onların doğrudan yatırımlarının yanında olduk-
ça küçük ölçekte kalmaktadır. Bu niteliği ile dayandığı, ittifak kurduğu sos-
yal, sınıfsal katmanların bu sömürüye zemin sunacak toplumsal yapıyı da
sürdürdüğü neden gözden kaçırılır.

Peki bu “yabancı sermaye ve üretim araçları”nın önemi yoksa siyase-
te, kültüre, toplumsal ilişkilere bunun yeni bir etkisinin de olmaması gerekmez
mi? Alt yapı üst yapıyı belirleyeceğine göre bu “yabancı” faktörünün üst
yapı ilişkilerindeki etkisinin de pek önemsenmemesi gerekir. MKP bunu da
savunmak zorundadır. Aksi takdirde, duruma ikna edici ve net bir izah ge-
tirmelidir. Getiremeyeceğini biliyoruz. O halde teorisinin parçalı, tutarsız ol-
duğunu bir kez daha iddia edebiliriz.

MKP zaten emperyalizmin ilericiliğine dair daha net ifadelerde kullan-
mıştır. İşte bir alıntı: “Bir diğer önemli konu ise emperyalizmin feodalizmi
tasfiye etmeyeceği şeklindeki hatalı yaklaşımdır. MLM ekonomi politika bir-
birlerine taban tabana zıt olan kapitalist ve feodal üretimlerin bir arada kar-
deşçe yaşayamayacaklarını ve ileri olanın gelişerek geri olanın erimesiy-
le bu sürecin sonuçlanacağını net olarak ortaya koymaktadır.” (s. 36) Gö-
rüldüğü gibi ileri olan geri olanı mat ediyormuş. Emperyalizm de ileri ka-
pitalist biçimiyle geri olan feodalizmi yemiş bitirmiş. Tefeci ve rantiyeci ser-
maye bir anda ileri hale gelmiştir MKP’nin elinde. Bu gerici finans kapita-
lin kapitalizmi geliştirme sınırları onun çıkarları ölçüsünde mümkündür. O
Mao yoldaşın belirttiği gibi kendi kapitalizminin ve sermayesinin semirmesini
sağlar, yerel kapitalizmi geliştirmez, kendi ayakları üzerinde duracak sermaye
birikim sürecini (serveti değil, iç pazara kendi başına hakim olabilecek ser-
mayeyi) daha fazla sakatlar. Yine emperyalizmin siyasal gericiliği de unu-
tulmuştur. Bu teoriyi Kaypakkaya yoldaş Troçkizm olarak mahkum eder. Bu
bilinen bir durumdur. Revizyonizmin klasik tezleridir. Bu noktada Kaypak-
kaya’nın teorik mücadelesi de not edilmelidir. Yani bu yaklaşım yeni bir teo-
ri değildir. Isıtılıp önümüze sunulan eski ve küflü bir teoridir.

MKP, 3. Kongre belgelerinde ülkenin kapitalist olduğunu ispatlamak için
sürekli diğer kapitalist ülkelerle mukayese yöntemine girmekte ve rakam-
larla konuşmaktadır. Rakamların gücü ise MKP’nin teorisine maalesef ge-
çerlilik katmaktan çok, onun diyalektik materyalizmden ne denli koptuğu-
nu bize göstermektedir. Kapitalist ülkelerle bizim ülkemizin, küçük ve orta
boy işletmelerini, köylülük nüfusunu, tarımda makineleşmeyi, enerji kullanım
oranlarını, vs. vererek benzerlikler ve ortak paydalar oluşturup kapitalist iliş-
kiler ispat edilmeye çalışılmaktadır. Ki bu verilerin benzerlikleri de tartışı-

Partizan/116



lırdır. Örneğin kırlık alan nüfus oranları bizde bir yasal düzenlemeyle ade-
ta kentin zoraki bir parçası olmuştur. Büyükşehir Yasası’yla köyler şehirle-
rin mahalleleri haline getirilmiş, böylece 18200 köy ve 1600’e yakın belde
şehir nüfusunun parçası yapılmıştır. Bu bir anda şehir nüfusunu % 75’lere
çıkarmıştır.

Yine yüzlerce ilçenin sosyal, ekonomik, kültürel yapısıyla şehir olduğu
dahi tartışılırdır. Yani bu anlamda nüfus oranlarına, makineleşmenin ka-
rakterine yakından bakmak meselenin niteliğini anlamak açısından gerek-
lidir. Aksi durum görünenle yetinmeyi, olguların iç çelişki ve yasalarını kav-
ramamayı getirecektir.

Bu kısa bilgiyi verdikten sonra devam edelim. Bu bildik bir yöntemdir.
Marks’ın, Kapital’in ön sözünde ekonomi politiğin bilimsel karakterine dair
yaklaşımı MKP açısından öğretici olabilir. Marks bilimsel yaklaşımın nasıl
olması gerektiği üzerine tartışır, yöntem ve kavramın esas olduğunu vur-
gular. Bunun kavranmasının birincil derecede önemli olduğunu apaçık be-
lirtir. Ancak daha da önemli olanın değişmelerin ve gelişmelerin, bir biçimden
başka bir biçime, bir ilişkiler düzeninden, farklı bir ilişkiler düzenine geçiş-
lerinin yasaları olduğunu söyler. Bu yasa keşfedildiğinde ise toplumsal ya-
şamda ortaya çıkan etkilerin bilimsel incelemesini mümkün görür. Yani Marks
kitabının hazır reçete olmadığını, bunun bilimsellikten uzak olduğunu tar-
tışır. Bu bağlamda eserinin evrensel niteliğine özünü verenin diyalektik ma-
teryalist yöntem olduğuna vurgu yapar.

MKP ne yapıyor, ekonomik yasaların bir ve aynı olduğuna inanıyor. Onu
bu şekilde soyut yasalar haline getiriyor. Kapitalistleşme sürecini ta-
mamlamış ülkelerin verilerini alıp bizim ülkeyle kıyaslayıp ortak paydalar
bulmak bir şeyi ispat etmez. Zira bahsedilen ülkelerin içinden geçtiği ta-
rihsel süreçler, onların devrim süreçleri ve değişim ve gelişimi sağlayan
yasalar ile bizdekiler arasında farkları somut olarak ortaya koymak anla-
mına gelmez. Zira toplumsal süreçlerin ve ekonomik ilişkilerin farklılığı de-
ğişim ve gelişiminde iç çelişkilerini, özelliklerini başka biçimde oluşması-
nı getirir. Örneğin MKP bizdeki köylü nüfusunun Yunanistan ve Polonya
gibi kapitalist ülkelerle benzer orana sahip olduğunu söyleyerek bir kıyas
yapıyor. Yunanistan’ın Osmanlı’dan bağımsızlığını kazandığı 1826’lara da-
yanan kapitalistleşme süreci ve Polonya’nın sosyalist bir devrim sürecin-
den geçtiği gerçeği, bu ülkelerin bir toplumsal devrim süreciyle feodaliz-
mi yıktığı ve yeni toplumsal ilişkileri inşa etmesi ve onun yarattığı iç çe-
lişkiler bağlamında köylü nüfusunun şekillendiğini gözden kaçırmak an-
cak mekanik materyalizmin tutumu olabilir.

Partizan/117



Bizde ise yasal düzenlemelerle, şehirleri sadece nüfus oranlarını baz ala-
rak şekillendiren yaklaşımla köylü nüfusu aritmetik biçimde azaltılmakta-
dır. Yani rakamların benzerliği üretim ilişkileri, sınıfsal nitelik meselesi bağ-
lamında bir anlam ifade etmez. Onun iç çelişkilerine ve onu etkileyen top-
lumsal yasalara ve değişim gelişim nedenlerine dayanmak gerekir. MKP bunu
yapmak yerine rakamlardaki benzerliğe dayanarak toplumsal süreçlerin ay-
nılığını ispatlamaya çalışıyor. Benzer şekilde küçük üreticilerin yüzdeleri de
aynı yöntemle kullanılıyor. Fransa, Japonya, Almanya’nın KOBİ’lerinin biz-
den fazla olduğunu rakamlarla ortaya koyup, küçük üretim meselesine yas-
lanarak kapitalist ilişkilerin egemen olmadığını söylemenin yanlışlığını is-
patlıyor! Ancak küçük üreticilerin nitelikleri, emeğe el koyuş biçimleri, üre-
tim tarzları gibi esas kriterler üzerinden bir kıyas yapılmamaktadır.

MKP sorunu bilimsel yöntemlerle irdelemekten uzaktır. Toplumsal dev-
rim sürecini gerçekleştirmiş, her biri kendi tarihsel, sosyal, kültürel ve si-
yasal özellikleriyle kendi ilkel birikim süreçlerini tamamlamış ülkelerin eko-
nomik işleyişlerinin verilerinin bizim ülkemizle benzemesi meseleye bir açık-
lık getirmiyor. Bizde gerçekleşmemiş siyasal ve toplumsal devrimin üstüne
emperyalizmin yerleşerek feodal ve komprador kapitalistlerle yaptığı ta-
rihsel ittifakın aldığı biçimin üretim ilişkileri olan yarı-feodalizmin kendine
has sınıfsal niteliği, emeğe el koyuş biçimi ve sömürüsü söz konusudur.
Bu küçük üretimin niteliğini de kent ve köy nüfusunun ilişkilerini de öz-
günleştirir. Bunu göz ardı ederek yapılacak kıyaslamalar kuşkusuz anlamsız
olacaktır. MKP kapitalist ülkelerin işletmelerinin üretim tarzı ile bizim ül-
kemizin üretim tarzını, işletmelerin niteliklerini kıyaslayarak değerlendir-
melidir ki bir anlamı olsun.

MKP feodalizmin çözülme sürecinde çok önemli bazı teorik meselele-
ri ise irdelemekten ve bunlara dair bir bakış açısından hiç bahsetmemek-
tedir. Köylülüğün farklılaşma süreci ya da onun feodal biçimlerden kopa-
rılma ve kapitalist ilişkilerin unsuru haline gelme süreci nasıl gerçekleşmiştir.
Tefeci ve tüccar sermayesi bu noktada nerede durmaktadır? Özellikle Le-
nin yoldaşın “tüccar ve tefeci sermayesinin bağımsız gelişimi, köylülükteki
farklılaşmayı geciktirir” tespitinin ülkemiz koşulları ya da emperyalizm ça-
ğında nasıl karakterize olduğuna dair boşluklar doldurulmayı hak etmiyor
mu? Üretimin gözeneklerine sızmış tefeci, tüccar ve mali sermaye acaba
üreticiler açısından değişim değeri meselesini nasıl etkilemektedir? Tüccar,
tefeci ve modern tefecilerin (bankalar) ağına düşmekten kurtulamayan kü-
çük üreticilerin ürünleri onlar için sadece bir kullanım değeri karakteri ka-
zanmıyor mu? Bu ürünler pazar içinde tefeci ve tüccarın elinde onlar için

Partizan/118



artı-değeri gerçekleştirmiyor mu? Ülkemizde tüccar ve tefeci sermayenin
emperyalizmin karakterine uygun olarak kendi bağımsız ve güçlü karakteri
söz konusu değil mi? Bunlar feodal kırıntıların ve köylülüğün farklılaştırıl-
ması meselesinde bir direnç noktası değil midir?

Yine üretim sektörünün her alanında yaygın bir angarya sömürü biçi-
mi vardır. Akraba-hısım ilişkisi, tarikat-cemaat cenderesi altında milyonlarca
insanın üretim sürecine dahil olduğu ve emeğine bu ilişkiler üzerinde bir
angarya sömürü uygulandığı biliniyor. Bu, kapitalist biçimler içinde de ger-
çekleşiyor. Kapitalist ilişkiler içinde bu feodal gasp biçimi dikkate değer de-
ğil midir? Bunun elbette toplumsal gelişmeyle değişime uğrayacağı bir üst
yapı sorunu olduğu iddia edilebilir. Ancak emekçinin özgürce emeğini pa-
zar ilişkisi içine sokmasında bu ilişkilerin güçlü ve kendini yeniden ürete-
rek var eden bir karakteri vardır. Bu gerçek olan ve varlığını sürdüren sö-
mürü biçiminin bağrındaki feodal etkiyi, “üst yapıdadır” deyip es geçmek
kendini gerçekleştirme zeminini bulduğu maddi temelin karmaşık yapısı-
na dair çözümleme çabasından kaçmaktan başka bir anlamı yoktur. MKP,
teorisinde bu sömürü çarkının da yaygınlığı ve etkinliği üzerine açıklama-
lar ve teorik tutum geliştirmeliydi.

MKP 1980’lerle başlayan ve 1990’larla hakim hale gelen kapitalizmin bir
kısmının iç dinamiklerle ama esasının emperyalizmin sömürge politikala-
rıyla gerçekleştiğini savunuyor. Feodalizmin tasfiyesinin emperyalizm ça-
ğının junker biçimi olarak formülasyonu yapıyor desek yeridir. Zira bir top-
lumsal devrimle bunun olmadığını onlar da kabul ediyor. Böylece emper-
yalizmin ileri olan kapitalist biçimi bizzat o ülkelere yerleşerek gerçekleş-
tirildiği savunuluyor. Garip bir tesadüftür, geçmişte M. Kemal’den Bismarck
yaratmaya çalışan anlayışlar vardı. M.Kemal’in feodalizmi bu modelle tas-
fiye ettiğini savunurdu. Yani tepeden inmeci bir yöntemle feodalizmin tas-
fiye edildiği söylenirdi. MKP şimdi yeni Bismarck’ı başka bir tarihsel süreçte
buldu. Bu da Kenan Evren olsa gerek. Zira onun demir yumruğu ile em-
peryalist neo-liberal politikaların temelleri atıldı. Meğer bu süreç feodaliz-
min de tasfiye süreciymiş. MKP pek güzel bir sonuca ulaşmış bulunuyor.
Tarih tekerrür etmez. Marks’ın o tarihe mal olmuş tarihin tekrarına dair tes-
piti tam da burada bir kez daha kullanılmayı hak ediyor: “Tarihsel büyük
olaylar ve kişiler birincisinde trajik olarak ikincisinde ise komedi olarak
ortaya çıkar.” Marks’ın bu tespiti MKP’nin teorisiyle uyumludur. Kenan Ev-
ren objektif olarak feodalizmin çözülmesinde ikinci defa bir Bismarck ola-
rak sunulmuş oluyor. M. Kemal’den sonra şimdi de K. Evren, birinci teori
trajedi ise ikincisi sadece bir komedidir.

Partizan/119



Diğer bazı meseleler üzerine
MKP sosyalist devrimler ve demokratik halk devrimleri deneyimleri, ulu-
sal mesele, kadın sorunu, örgütsel sorunlar noktasında da belli başlı yak-
laşımlar oluşturmuştur. Bunların bir kısmının tartışmaya değer olduğunu
belirtelim. Ancak birkaç noktaya değinmeden geçmek olmayacaktır. Zira
kongre belgeleri “züccaciye dükkanına girmiş bir fil gibi”dir yer yer.

Birincisi; MKP sosyalizm deneyimlerini tartışırken bu deneyimlere yö-
nelik haksız ve kibirli bir yaklaşım içine düşmektedir. İnkarcılık, iftira şekli-
ne bürünen çalakalem yazılmış tespitler söz konusudur. İlgili belge de: “Tek
partili-sosyalist devlet anlayışları da insanlığa, proletarya ve emekçilere bü-
yük zararlar vermiştir. Komünist ideolojinin kitleler içerisinde yanlış algı-
lanışında bu tür uygulanan pratiklerin çok önemli rolleri olmuştur. Biz ko-
münistler olarak ilk girişimlerimizin sefil yanlarıyla acımasız bir şekilde ce-
belleşeceğiz.” (s. 114) şeklinde bir tespit vardır. Tek partili sosyalist dene-
yimlerin insanlığa, proletaryaya ve emekçilere büyük zararları nedir? Pes-
payelik ne demektir? Bu sosyalist deneyimlerin insanlığın ve proletaryanın
en parlak, en güzide eşitlikçi toplumsal deneyimleri olduğunu tarihsel ola-
rak kabul etmemek tipik bir burjuva demokratının zihinsel yapısına sahip
olmakla suçlanmayı hak etmektedir. Sosyalist deneyimlerin tartışılması, ma-
saya yatırılması, eksik ve hatalarının ortaya çıkarılması, geri dönüşlerin bu
bağlamda kavranması açısından elzemdir. Ancak bu tarihsel deneyimleri
insanlığa büyük zararlar vermiş olarak ifade etmek, ideolojik dejenerasyonun
ilk belirtileridir.

Bu zihniyetin süreci sorgulayarak çıkaracağı dersler ise bilimsellikten kuş-
kusuz uzak olacaktır. MKP’nin bu kibirli ve üstten yaklaşımının kaynağı onun
ideolojik tutumunda aranmalıdır. Bunun sistemleşerek sosyalist deneyim-
lere daha güçlü saldırılara yönelmesi işten bile değildir. Biz Mao yoldaşı bu
bağlamda kendimize öğretmen olarak alıyoruz. O, Stalin’in büyük hatala-
rı olduğunu ifade etse de, onun deneyimlerini bu pervasızlıkla eleştirme-
mişti. Zira meseleye ideolojik pencereden bakmayı bir an dahi unutmadı.
Sosyalizmin en sıkıntılı dönemlerinde dahi “kapitalizmin yararlı yemişleri
yerine sosyalizmin zararlı yemişlerini tercih ederim” diyecek kadar ideo-
lojik olarak berrak ve netti. Ama aynı zamanda sosyalist deneyimlere kar-
şı acımasız bir eleştirmendi. MKP’ye bu tutumu hatırlatabiliriz, ama pek mak-
bul karşılanmayacağı kanaatindeyiz.

Aynı bağlamda “Proletarya diktatörlüğü yerine proletarya ve emekçi-
lerin yeni devleti tanımı her tür burjuva diktatörlük anlayışından daha kes-
kin bir ayrışımı içermesi manasında daha sağlam ve doğru bir kavram ola-

Partizan/120



cağı düşüncesindeyiz. Buna proletarya ve emekçilerin demokrasisi de de-
nilebilir.” (s. 117) MKP “proletarya diktatörlüğü” kavramıyla da kavgaya tu-
tuşmaktadır. “Diktatörlük” kavramının sanırız toplumsal algıdaki olumsuz
çağrışımı ve bu kavrama yönelik burjuva aydın-entelektüel çevreden ge-
len eleştiriler MKP’yi etkisi altına almıştır. Bu kavramın ustalar tarafından
devlet tanımına uygun bulunduğu için kavramsallaştırıldığı açıktır. Bunun
aynı zamanda proleter demokrasi olduğu da ustalar tarafından ifade edil-
miştir. MKP “kitlelerin ‘diktatörlük’ algısı olumsuz ve itici bir çağrışıma ve-
sile oluyor, bu yüzden proleter demokrasi, halk demokrasisi kavramları kul-
lanılmalı” dese konjonktürün basıncı altında kabul edilebilir olabilir.

Ancak MKP sosyalist deneyimlerin “proletarya adına” yozlaşmış, geri-
ci, bürokratik baskı mekanizmaları kurduğu iddiasından yola çıkarak bu kav-
ramı değiştiriyor. Yani kavramı değiştirmekle sosyalizmdeki sınıf mücade-
lesi ve onun içindeki burjuva tutumlar sanki ortadan kalkacak, bürokrasi-
nin, yozlaşmanın önü alınacak. Devletin diktatörlüğünün sadece burjuva-
ziye ait olacağı, sosyalist devletin diktatörlük uygulamayacağı gibi bir “yeni
teorik senteze” gidiyor. Bu, devlet tanımıyla ve sınıf mücadelesinin doğa-
sıyla uyumlu değildir. Devletin olduğu yerde diktatörlük kaçınılmazdır. Bu
niyetle ilgili bir şey değil sınıfların varlığıyla ilgili nesnel bir durumdur. Bu
diktatörlüğün hangi sınıfın çıkarına ya da son tahlilde insanlığın çıkarına ol-
duğu önemlidir. MKP sosyalizmi diktatörlük kavramından arındırmakla na-
file bir çabaya girmektedir. Böyle parçalı, tutarsız bir teorik yaklaşım ancak
gerçeğin üstünü örtmeye çalışan burjuva “sosyalistleri”nin tutumu olabi-
lir. MKP’nin teorik eklektizmi bir kez daha yüzünü gösteriyor.

Proletarya diktatörlüğü yerine “proletarya ve emekçilerin yeni devleti”
tanımı anlaşıldığı kadarıyla demokratik halk devrimleri sürecinde değil sos-
yalizm sürecinde de kullanılması ön görülen bir kavramdır. Proletaryanın
sınıf egemenliğine bu biçimde proleter olmayan sınıfların da ortak edildi-
ğini görüyoruz. Bu komünizme kadar böyle olacak anlaşıldığı kadarıyla. Peki
bu sınıfsal ittifak, sınıfsal farklılıkları ortadan kaldıracak süreci nasıl örgüt-
lemeyi başaracaktır? Sosyalizm koşullarında proletaryanın devrimci poli-
tikasının devlet aygıtıyla yaşama geçmesi bu biçimde mümkün olabilecek
midir? Proletaryaya ait olmayan bir devletin siyaseti nasıl o sınıfın ege-
menliğinde yürüyecektir.

Devletin üretici güçlerinin önünü açmasına ve geliştirmesine, toplum-
sal ilerlemenin komünizm rotasına girmesine bu sınıfsal ittifak devleti ola-
nak verecek midir? Yine proletarya demokrasisi nasıl bir sınıfsal niteliğe sa-
hip olacak, düşman sınıflarla kendi devleti aracılığıyla daha etkin mücadelesini

Partizan/121



nasıl yürütebilecektir? MKP eni sonu belli olmayan soyut bir sınıf mücadelesi
kavramı ile bu problemleri çözemez. Sınıf iş birliği temelinde bir devlet tah-
lili proleter egemenliğinin altını boşaltan, devlet olgusunun sınıfsal niteli-
ğini karartan, sosyalizmde sınıf mücadelesi meselesini kavramakta zorluk
çeken bir yaklaşımdır. MLM’nin bu noktada sınanmış teorisi, henüz onu yan-
lışlayacak deneyimlerin sağlanmadığı, gelişmelerin yaşanmadığı koşullarda
geçerlidir. MKP’nin yaklaşımı öznel ve yaşamın akışına uygun olmayan zor-
lama bir tutumdur.

İkincisi; MKP Kürt ulusal meselesinde de, Kürt ulusal hareketini de-
ğerlendirmesinde de bildik çalakalem tavrını, teorik tutarsızlığını ve bir ön-
ceki süreçte yaptığı tespitleri yeni bir açıklama yapmaksızın değiştirerek cid-
diyetsiz tavrını sürdürmektedir.

Kürt ulusal sorununa dair MKP yeni bir şeyler söylemektedir. Ancak de-
diği şeyle çıkardığı sonuç ve belirlediği politika uyum göstermemektedir.
Sanki Kürt ulusal sorunundan değil de, Patagonya’daki bir ulusal sorundan
bahseder gibi davranmaktadır. Derdimizi anlatmak için MKP belgelerinden
bir alıntı yapalım: “Kürt ulusal sorunu ciddiyetinden aldığı tüm önemine
karşın, ulusal hareketin bağımsızlık perspektifinden yoksun olan ideolojik-
politik eğilimi bakımından negatif gelişmelerin hüküm sürdüğü bir süreçten
geçmektedir. Çünkü Kürt ulusal sorunu aynı zamanda, özünde ve doğru-
dan bir Kürdistan sorunudur! …

Ulusların kaderini tayin etme hakkının anlamı olan bağımsız devletini
kurma hakkı çerçevesinde Kürdistan devleti zemininde bağımsız devleti-
ni kurma hedefi taşımayan bir Kürt ulusal hareketi, hiç şüphesiz ki nega-
tif pozisyonda durmaktadır. Ve bu durum, bu gün itibarıyla Birleşik De-
mokratik Kürdistan şiarını savunmama anlamında da geçerlidir. Kürt ulu-
sal sorunu ve Kürdistan sorununu tartışırken onu tarihçesinden bağımsız
ele almak hatalı olacaktır. (s. 142)

MKP, Kendi Kaderini Tayin Hakkı meselesinde bir teorik netlik ve kav-
rayışsızlık içindedir. “Ulusal hareketin bağımsızlık perspektifi”, “ulusların ka-
derini tayin etme hakkının anlamı olan bağımsız devletini kurma hakkı çer-
çevesinde Kürdistan devleti zemininde bağımsız devletini kurma hedefi”
gibi muğlak ve ne dediği anlaşılmayan bir kavram kargaşası içindedir. UKKTH
ulusun kendi devletini kurma hakkını kazanmasıdır. Ulusal sorunda devrimci
çözüm ve ezilen ulusun kendini tam olarak gerçekleştirdiği koşul budur.
MLM’ler ulusal sorunda bu yaklaşımı ilke olarak benimserler. Ancak bu yak-
laşım ulusal harekete ayrıl devletini kur, bu perspektifte mücadele yürüt öğü-
dü verme anlamına gelmez.

Partizan/122



Devlet kurma hakkını elde etmekle ayrılıp devlet kurmak ayrı şeylerdir.
Bu hak elde edildikten sonra buna ulusun kendisi özgür iradesiyle karar ve-
rir. İsterse ayrılır devletini kurar, isterse diğer ulusla eşitler temelinde bir ara-
da yaşamayı tercih eder. Komünist hareket ulusal hareketlerin mücadele-
sinin KKTH ekseninde olmasını ister, böyle bir hareketi doğru ve devrim-
ci bulur. Ulusal soruna dair teorik tutumu budur. Ancak onun ayrılma ve
kendi devletini kurma meselesini devrimin, proletaryanın ve ezilenlerin çı-
karı doğrultusunda bir politik mesele olarak ele alır ve tutumunu belirler.
Ki genelde ayrılmayı destekleme şeklinde değil ortak temelde bir devrimi
gerçekleştirme ekseninde sorunu ele alır. Elbette belli koşullarda da ezilen
ulusun ayrılmasının devrimin çıkarına olacağını düşündüğü noktada bunu
savunur ve mücadele konusu haline getirir. Ancak ulusal harekete ayrıl dev-
letini kur ya da ayrılma şeklinde bir telkin içinde bulunmaz. MKP burada
KKTH meselesini değil de ayrılıp devletini kurma şartını ulusal meselede
ön plana çıkarıyor. Kavramlar belli ki epey karışmış MKP’de.

MKP Kürt sorununu özünde ve doğrudan Kürdistan sorunu olduğu-
nu belirtiyor.

Kürt ulusal hareketinin, Birleşik Bağımsız Kürdistan hedefi olmadığı için
negatif bir noktada durduğunu belirtiyor. Bu tespitlerden anlaşıldığı kada-
rıyla MKP, tarihsel olarak ortaya çıkmış haksızlık olarak nitelediğimiz Kür-
distan’ın parçalanmasını Kürt ulusal meselesinin temel çelişmesi olarak or-
taya koyuyor. Olabilir ve mümkündür. Ancak bunu net biçimde ifade etmemiş
ve bir mücadele programıyla formülasyona kavuşturmamış olması bu bağ-
lamda anlaşılır değildir. Zira bunun altını dolduracak tespitler yapacaksınız,
bunu temellendireceksiniz ancak bu sorunu bir formülasyona kavuştur-
mayacaksınız. Bu klasik bir oportünizmdir. Kürt ulusal sorunu sanki dışsal
bir mesele gibi ele alınmış. Bu sorun karşısında MKP komünist olma iddiasını
unutmuştur. Eğer Kürt meselesinin özü Birleşik Kürdistan oldu ise MKP buna
karşı nasıl konumlanıyor. Bu görevi yerine getirmek için politikası nedir? Ör-
gütlenmeleri, perspektifi nedir? Bunların yanıtı yoktur. MKP ne yaptığını, ne
söylediğini bilmez bir haldedir. Bu ciddiyetsizlik devrimci bir örgüt için af-
fedilir değildir. MKP’nin soruna yaklaşımının yanlışlığı ya da doğruluğunu
tartışmaksızın teorik bütünlükten yoksunluğu esas problemdir.

Kürt sorununun özünün Kürdistan sorunu olması meselesi ise yaşanan
yeni politik ve ekonomik gelişmelerle belli yönleriyle doğrudur ancak so-
runun parçalanmış, ilhak edilmiş karakteri hala sorunun özünü oluşturuyor.
Her parçada Kürt meselesi gelişim ve değişim sürecini ilhak edilmiş siya-
sal sınırlar içinde özgünleşerek sürdürüyor. Yani gelişmeler her ne kadar

Partizan/123



bütün parçalardaki Kürt meselelerini daha fazla iç içe geçirmiş ve birbirinden
daha fazla etkilenir hale getirmiş, bu bağlamda tarihsel haksızlık mesele-
sinin çözümüne dair ulusal duyguları olgunlaştırmış ve bu haksızlığın gi-
derilmesi için koşulları geliştirmiş olsa da, Kürt ulusal sorunu dört parça-
da yaşanan uluslaşma olgusunu ve gerçekliğini aşmış değildir. Her parçanın
diğer parçalara bağlı olmaksızın, ulusal meselesini ilerletme ve sonuca er-
dirmesi esas halka olarak durmaktadır. Hatta gelişmeler buna güçlü yeni
ve güncel zeminler de sunmaktadır.

Komünistlerin bu bağlamda yeni toplumsal gelişmeye (Birleşik Kür-
distan’ın gerçekleşmesini olgunlaştıran koşullar) kayıtsız kalmaksızın, an-
cak kendi parçasındaki soruna odaklanması ulusal sorundaki esas görevi
olmalıdır. Birleşik bağımsız Kürdistan meselesini, komünistlerin güncel bir
program ekseninde ele almasına verili koşullarda uygun değildir. Ulusal ha-
reketlerin bile bunu bir programa dönüştürmediği noktada, henüz o ol-
gunluğa ulaştığı tespiti yapmazken komünistlerin bu tarihsel haksızlığı or-
tadan kaldırmaya yönelik bir program oluşturması onun gerçekliğiyle ve
esas devrimci göreviyle uyuşmaz.

MKP bu noktada farklı bakıyor belli ki. Ancak bu farklılığını devrimci
sorumlulukla bir programa kavuşturma görevi de onlar açısından vardır.
Başta da belirttiğimiz gibi sorun Patagonya’da yaşanan bir ulusal sorun
değildir. Devrimci ciddiyet ve sorumluluk güven oluşturur. MKP bu gü-
veni bu meseledeki yaklaşımıyla da gösteremiyor. Oportünizmine yeni
halkalar ekliyor.

MKP Kürt Ulusal Hareketi’nin siyasal niteliği meselesinde de kendine ya-
kışır bir biçimde, bir önceki yaklaşımından farklı ama hiçbir yeni gerekçe
ve açıklama yapmaksızın değişikliğe gitmiştir. Bir devrimci hareket böyle
bir ciddiyetsizlik içinde olmamalıdır.

Bilindiği gibi MKP, PKK’yi ulusal devrimci bir hareket olarak tanımlıyordu
3. Kongresine kadar. Bunun yayın organlarında polemikleri de yapıldı. Bu
tavrını ısrar ve kararlılıkla savundu. Devrimci görmedeki temel ölçütü ise
“komünist hareketin işçi sınıfı ve emekçiler içinde örgütlenmesine engel
çıkarmamak” olarak belirliyorlardı. Ki son kongre belgelerinde de bu kri-
teri tekrarlamışlar. Ancak PKK’ye dair devrimci ulusal hareket tespitini de-
ğiştirmişlerdir. Şu alıntılar kongre belgelerinden: “Ulusal harekette gelişen
silahlı reformist yönelim…”, “Burjuva silahlı reformist çizginin yönelimi-
ne girmiş olan PKK hareketinin…”, “Silahlı reformist çizginin kumanda-
sındaki PKK realitesi…” bu alıntılardan anlaşıldığı gibi PKK artık MKP ta-
rafından silahlı reformist bir hareket olarak görülmektedir. Ancak önceki kon-

Partizan/124



gre kararlarına dair tek bir satır bile eleştirel tutum almadan bunu yap-
maktadır. Ulusal hareketi devrimci kılan niteliklere dair sayfalarca polemik
yapan ve her defasında PKK’yi “ulusal devrimci hareket” olarak niteleyen
kendileri değilmiş gibi, şimdi bunlara hiç değinmeden yeni bir tespit yap-
mak en hafif deyimiyle ciddiyetsizliktir.

Ama sadece bu açıdan bir ciddiyetsizlik yoktur. Hala ulusal devrimci ha-
reket kriterinde temel ölçüt olarak görülen “komünistlerin örgütlenmesi-
ne engel çıkarmama” yaklaşımını koruyarak PKK’nin siyasal niteliğine dair
yaklaşımını değiştirmektedir. PKK geçen süreç içinde devrimci ve komü-
nistlerin örgütlenmesinin önünde engeller çıkarmaya mı başlamıştır? Buna
dair MKP bir somut durum göstermemekte, bir eleştiri getirmemektedir.
Ki pratikte de böyle bir durum zaten yoktur. Peki MKP neye göre ulusal ha-
reketi reformist silahlı nitelemektedir? Bunun açıklaması kongre belgele-
rinde yoktur. MKP ciddiyetsizlikte, oportünizmde, eklektizmde adeta yeni
boyutları yakalamada kararlı bir duruş içindedir. MKP felsefi olarak idea-
lizmden beslendikçe bu siyasal karakter daha da uç noktalara savrulacaktır.

“Bu bağlamda 1 ve 2. Kongremizden sonra teorik ilerleyişte 3. Kongremiz
genel teorik doğrumuzun ifadesi manasında teorinin izahı bağlamında ayak-
larını yere oturtmuştur.” (s. 152) bu ifadeler de MKP 3. Kongre belgeleri-
ne aittir.

Psikolojik kavramlarla siyasi meseleleri değerlendirmeyi ve tanımlamayı
pek sağlıklı bulmadığımızı belirtelim. Ama bazı durumlarda buna ihtiyaç du-
yulduğunu da kabul etmeliyiz. İşte bu ihtiyaç MKP’nin şu yaklaşımını açık-
lamada da hasıl olmuştur. Bu durumu “narsizm” olarak ifade edebiliriz. 1.
ve 2. Kongrelerin teorik doğruluğunu, bu kongre ayaklarını yere basarak
sağlamlaştırmış. Kürt meselesi bağlamında bu kullanılıyor. MKP tatsız, tuz-
suz yapılmış çorbaya tadı düzelsin diye yeni malzemeler eklemiş. Ancak
çorba daha da beter hale gelmiştir. Gelinen nokta bu denli bir sefalet ha-
lini gösteriyorken, MKP’nin ayaklarımızı yere bastık demesini psikolojik kav-
ramlardan başka ne açıklayabilir? MKP kendine yönelmekten, kendi hata-
larını düzeltirken bilimsel ve özeleştirel bir tutum almaktan bu kadar uzak-
laşmış bir haldeyken hala kendine övgüler dizebilmeyi becerebilmektedir.
Bu kendini övme ve sevme hali teorik sefaletini örtmeye yetmeyecektir. MKP
o ünlü hikâyedeki sihirli aynaya bakıp “ayna, ayna söyle benden güzel var
mı?” diyerek kendi aynasına kendi güzelliğini tescil ettirebilir. Ama MKP’ye
başka aynalar da tutulacaktır.

Üçüncü ve son nokta; MKP milli burjuvaziye dair de yeni tespitler yap-
mıştır. “Daha önceki belirlemelerimizde demokratik devrim perspektifimize

Partizan/125



bağlı olarak halk sınıf katmanları arasında değerlendirdiğimiz milli bur-
juvazi, emperyalist sömürgecilik sonucu kapitalist üretim ilişkilerinin ha-
kim hale gelmesi sonucunda çözülerek komprador tekelci kapitalizm ile
kent ve kır küçük burjuvazi olarak nitelik değişikliğine evirilmiştir. Em-
peryalizm ve komprador tekelci kapitalist egemenliğe bağlı olarak milli bur-
juvazi, milli ve anti-emperyalist karakterini yitirerek bir bölümü kompra-
dorlaşmış, bir bölümü iflas ederek küçük burjuva katmanlara dönüşmüş,
bir bölümü ise orta burjuva nitelikte emperyalist komprador tekelci kapitalist
sisteme yedeklenmiştir.” (s. 94) MKP milli burjuvazinin esasta tasfiye ol-
duğunu savunmaktadır. Bir kısmının orta burjuva nitelikte varlığını koru-
yarak emperyalist komprador sisteme yedeklendiğini ve siyasal karakte-
rini de bu biçimde aldığını ifade etmektedir. Sosyo-ekonomik yapı tahli-
liyle bir miktar uyumludur bu tespit. Ancak kırda ve şehirde yaygın bir ya-
pıya sahip küçük ve orta işletmelerin varlığı (ki MKP belgelerinde bu vur-
gulanmaktadır. Bütün işletmelerin % 99’u KOBİ denilmektedir), bunların
ulusal çapta üretim yapan karakteri ile uyumsuzdur teorisi. Zira bu işlet-
melerin “ağırlıklı kısmının emperyalist komprador sermayeye yedeklen-
mesi” tespiti bu durumu değiştirmez.

Çünkü yaptıkları üretimin karşılığını alamamaları durumu vardır. Deni-
lebilir ki bu durum yani bu kesimin emperyalist sermayenin cenderesi al-
tına alınması çelişkilerini keskinleştirmiştir. Bunun yanında emperyalist kom-
prador sermayeye bağımlı olmaksızın ulusal çapta üretim yapan işletme-
lerin de ülke çapında yaygın olduğu kabul edilmelidir. Bunların varlığı aynı
zamanda siyasal izdüşümlerini de kaçınılmaz kılar. Ki neo-liberal politika-
lar bu kesimlerin temsil niteliğini belli oranda silikleştirse de hala azım-
sanmayacak bir siyasal etkiye sahip oldukları da bir gerçektir. Belli açılar-
dan emperyalist sermayenin yaygın ve pervasız varlığı bu kesimlerin çe-
lişkilerini de artırmıştır. Emperyalizmin varlığından bahsedip milli temelde
burjuva unsurların siyasal tepkilerinin olmayacağını ifade etmek kuşkusuz
bir çelişkidir. Bu sınıfın siyasal niteliği kimi küçük burjuva reformist parti-
lerin programına ve siyasal çizgisine güçlü şekilde yansıyarak o partilerin
programlarını da etkileyerek sol biçimini almıştır. Kimisi ise sağ kesimde
milli nitelikleriyle siyasal tutumlarını ifade etmektedir. Bunların bugün için
siyaseten zayıf olması bu gerçeğin ortadan kalktığı anlamına gelmez.

SONUÇ
MKP 3. Kongresi oportünizmin her türlü teorik, ideolojik ve siyasi veçhe-
sini taşıyan bir niteliğe sahiptir. Bunun yanında güçlü revizyonist eğilimler

Partizan/126



de vardır. Ancak bu revizyonist çizginin ana hatlarına henüz kavuşmadığı-
nı, bu rotaya doğru hızla giden bir sürecin başlangıcı olduğunu söyleye-
biliriz. Kongre belgeleri tutarsız, neden sonuç ilişkilerinin olabildiğince ko-
puk olduğu, eklektizmden muzdariptir. Maoizm adına pazarlanan teoriler
MLM ustaları karşısına alarak yapılmaktadır.

İbrahim Kaypakkaya yoldaşın temel tezleri reddedilmiştir. Çoğu teorik
tutumu ve yöntemi ise İbrahim yoldaşın yöntemi ve ele alışı ile taban ta-
bana zıttır. Buna rağmen bildik oportünist ve pragmatist yaklaşımla Kay-
pakkaya’nın içinden geçtiği süreçte ortaya koyduğu tezlerin bilimsel ol-
duğunu söylemektedirler. Bu kendi çarpık teorisinin ve yöneliminin üstü-
nü örten bir şal gibi kullanılmaya çalışılmaktadır.

NOT:
BAŞ DÜŞMAN TESPİTİ
NOT: 1
MKP 3. Kongresinde baş düşman konusunda şu belirlemeyi yapmaktadır.
“Yukarıdaki bu gelişme ve daha fazla gelişmeye karşın ABD emperyalizminin

dünya proletaryası, devrimci halklar ve ezilen ulusların baş düşmanı olduğu
gerçeğini hala değiştirmiyor.” (Kongre Belgeleri, s. 6)

Baş düşman tespiti düşmanlar arasında ayrım yapmak, düşmanlar arasın-
daki çelişmelerden yararlanmak, baş düşman tespit edilen düşmanı en dar ala-
na sıkıştırmak, tarafsızlaştırılabilecek düşmanları tarafsızlaştırmak, ona karşı bir-
leşebilecek tüm düşmanları birleştirmek amacıyla yapılır.

Dünya çapında içinde bulunduğumuz devrimci süreç, proleter dünya dev-
rimi sürecidir. Bu sürecin önündeki engeller emperyalizm ve her türden geri-
ciliktir. Bunlar proleter dünya devriminin yıkacağı hedeflerdir. Proleter dünya
devrim cephesi içinde bulunulan anda öne çıkan şu veya bu emperyalist güce
karşı değil, bir bütün olarak emperyalizme ve her türden gericiliğe karşı durur.
Herhangi bir ülke halkı için şu emperyalist güç esas hedef olabilir. Tek tek ül-
kelerde tüm devrimci süreçler, içinde bulundukları anda şu veya bu emperyalist
güce yönelseler de, son çözümlemede bir bütün olarak emperyalizmi yıkma
hedefinde birleşirler.

NOT: 2
Bir başka revizyonist tez ise belgelerde sayfa 119’da söylenen “proletarya

diktatörlüğü yerine proletarya ve emekçilerin yeni devleti” tezidir.
Bu revizyonist tezin babası bilindiği gibi Kruşçev’dir.
Kruşçev, SBKP 22. Kongresinde “SSCB’de proletarya diktatörlüğü artık ge-

rekli değildir. Proletarya diktatörlüğü devleti ortaya çıkmış olan devlet içinde

Partizan/127



bulunduğu yeni bugünkü aşamada tüm halkın devleti haline gelmiştir“ diyordu.
Açıkça görüldüğü gibi MKP ile Kruşçev’in tezleri tamamen örtüşüyor. Buna kar-
şı ÇKP bu revizyonist teze karşı şunları söyleyecekti; “Devletin bir sınıfsal kav-
ram olduğunu bilmek için ML’nin genel bilgisinden az biraz bilmek yeterlidir.”

Lenin şunu tespit etti. “Devletin ayırt edici özelliği iktidarın ellerinde top-
landığı ayrı bir insanlar sınıfının varlığıdır. Devlet sınıf mücadelesinin bir ale-
tidir.” Engels ise Gotha ve Elfurt programları üzerine Agust Bebel’e gönderdiği
mektupta halkçı devlet sorununa değinir ve şöyle der; “Devlet savaşımında dev-
rimde, devrim düşmanlarını bastırmak için yararlanmak zorunda olduğumuz
geçici bir kurumdan başka bir şey olmadığına göre, özgür halkçı bir devletten
söz etmek saçmadır. Proletaryanın devlete gereksinimi olduğu sürece o, bunu
özgürlük için değil, hasımlarını alt etmek için kullanacaktır.“

NOT: 3
MKP’ye bir kez daha hatırlatmamız gereken bir diğer gerçek de Mao’nun

sosyalizmdeki çelişkiler meselesinde söyledikleridir. Mao bu konuda şunları söy-
lüyor; “Milli burjuvaziyle siyasi iktisadi ve örgütsel bakımdan bir birleşik cep-
he kurmuş bulunuyoruz.“ Bu DHD’den hemen sonra söyledikleridir.

1952 yılına geldiğinde ise Mao işçi sınıfı ile milli burjuvazi arasındaki çeliş-
menin Çin’de baş çelişme durumuna geldiğini belirtiyor.

1957 yılında ise Mao şöyle diyecekti; “Proletarya ile burjuvazi arasındaki,
sosyalist yol ile kapitalist yol arasındaki çelişme kuşkusuz bugünkü Çin top-
lumunun baş çelişmesidir.”

Partizan/128


	kapak
	partizan_ozelsayi_icsayfalar
	4.pdf
	partizan_ozelsayi_icsayfalar.pdf
	00111.pdf
	pzn_ozelsayi.pdf





